
El miedo está en cómo se imagina la calle
Murales en Mexicali, ¿para qué?
Moda lolita en Harajuku y Tijuana: inconformidad, rebeldía y juventud
Cultura del racismo: intérpretes traductores de leguas indígenas como puente
cultural en la Ciudad de México
Política cultural, museos y sus públicos
Sobre tatuajes, trabajo de campo y la experiencia de investigar
Feminismo y la ética del cuidado frente a la crisis planetaria

Artículos de divulgación

Cultural literaria
CO(न)RAZÓNESCRITOS Parte २ (II)
Discurso de José Manuel Valenzuela Arce en el marco del Premio Nacional de Artes y
Literatura 2023, categoría Historia, Ciencias Sociales y Filosofía

 Ícono
Embellecer aceras para no caminarlas

https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/20


U n i v e r s i d a d  A u t ó n o m a  d e  B a j a  C a l i f o r n i a

Dr. Luis Enrique Palafox Maestre
Rector

Dr. Joaquín Caso Niebla
Secretario General

Dra. Lus Mercedes López Acuña
Vicerrectora Campus Ensenada

Dr. Jesús Adolfo Soto Curiel
Vicerrector Campus Mexicali

Dra. Haydeé Gómez Llanos Juárez
Vicerrectora Campus Tijuana

Dr. Christian Alonso Fernández Huerta
Director del Instituto de Investigaciones Culturales-Museo

Dr. César E. Jiménez Yañez
Responsable Área Editorial del IIC-Museo

Comité editorial:
Susana Gutiérrez Portillo; Fernando Vizcarra Schumm; Olga Lorenia Urbalejo Castorena; Areli Veloz Contreras; Mario Alberto
Magaña Mancillas; David Bautista Toledo; Christian Fernández Huerta; Clementina Campos Reyes; Raúl Balbuena Bello; César E.
Jiménez Yañez; Lya Niño Contreras y Maricela López Ornelas

Equipo editorial:
César E. Jiménez Yañez / Dirección
Zicri E. Colmenares Díaz / Editora Académica / cultural-e@uabc.edu.mx
Rosalba Díaz Galindo / Diseñadora / rosalba.diaz@uabc.edu.mx
Maricruz García Aguayo / Soporte Técnico / garcia.maricruz@uabc.edu.mx

Cultural-e es una revista digital de divulgación científica y comunicación social de la ciencia, de acceso abierto, que se publica
semestralmente y es editada por el Instituto de Investigaciones Culturales-Museo de la Universidad Autónoma de Baja California.
Dirigida hacia un público general; publica, divulga y difunde -con un lenguaje sencillo, ameno, directo y claro-, contenidos de interés
actual relacionados con el ámbito científico, social, cultural, informativo, literario y artístico; vinculados a las ciencias sociales y las
humanidades, y en específico; al campo de los estudios culturales, socioculturales y estudios sobre la cultura. Cultural-e se adhiere a
los principios de transparencia y mejores prácticas para publicaciones académicas promovidos por el Comité de Ética en la
Publicación [COPE] y por el Directorio de Revistas de Acceso Abierto [DOAJ], para asegurar la calidad del proceso editorial y la
autenticidad de las publicaciones.

Cultural-e, vol. 2, núm. 1, enero-junio 2024, es una publicación semestral editada por la Universidad Autónoma de Baja
California a través del Instituto de Investigaciones Culturales-Museo, ubicado en Av. Reforma y calle L sin número, Colonia
Nueva, Mexicali, Baja California, C.P. 21100, teléfonos: (52) 686 554-1977 y 686 552-5715, https://revistacultural-e.uabc.mx,
cultural-e@uabc.edu.mx Editora responsable: Zicri Colmenares Díaz. Reserva de Derechos al Uso Exclusivo N° 04-2023-
060909164400-102 e ISSN electrónico 3061-9025, ambos otorgados por el Instituto Nacional del Derecho de Autor.
Responsable de la actualización del último número, César E. Jiménez Yañez. Av. Reforma y calle L sin número, Colonia
Nueva, Mexicali, Baja California, CP 21100. Última actualización 05 octubre 2024.

Sitio web: http://revistacultural-e.uabc.mx/ Correo electrónico: cultural-e@uabc.edu.mx

Cultural-e permite compartir, copiar y redistribuir el material en cualquier medio o formato; adaptar, remezclar, transformar y crear
a partir del material para cualquier propósito, incluso comercialmente, dando crédito a la obra de manera adecuada y
proporcionando un enlace a la licencia indicando si se han realizado cambios.



El miedo está en cómo se imagina la calle
Murales en Mexicali, ¿para qué?
Moda lolita en Harajuku y Tijuana: inconformidad, rebeldía y juventud
Cultura del racismo: intérpretes traductores de leguas indígenas como puente
cultural en la Ciudad de México
Política cultural, museos y sus públicos
Sobre tatuajes, trabajo de campo y la experiencia de investigar
Feminismo y la ética del cuidado frente a la crisis planetaria

Artículos de divulgación

Cultural literaria
CO(न)RAZÓNESCRITOS Parte २ (II)
Discurso de José Manuel Valenzuela Arce en el marco del Premio Nacional de Artes y
Literatura 2023, categoría Historia, Ciencias Sociales y Filosofía

 Ícono
Embellecer aceras para no caminarlas

https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/20


El miedo está en cómo se
imagina la calle

VOL 2 / NÚM. 1

Mauricio Eduardo Hernández Rascón
Universidad Autónoma de Baja California
mauricio.hernandez80@uabc.edu.mx 
https://orcid.org/0000-0003-4890-5768

2 0 2 4

A r t í c u l o  d e  d i v u l g a c i ó n



Michel de Certau en La invención de lo cotidiano, libro publicado en 1980, retoma la
discusión de los tejidos narrativos que se crean a partir de caminar por la ciudad;
plantea dos posturas a la hora de relatar dichas experiencias, en la primera están
quienes observan desde las alturas de los edificios, refiriéndose a las élites o quienes
toman las decisiones sobre la ciudad, ellos son los mirones, quienes no comprenden
del todo la realidad que está en los intersticios; por su lado el caminante supone todo
lo contrario, este rompe las reglas preestablecidas, escriben en diagonal, saliéndose
de la líneas que ofrece el mirón, borra y reescribe trazos, configurando y
reconfigurando las prácticas que le dan sentido a la calle. Mientras la primera postura
es una forma de vigilancia donde se le ofrece a los habitantes una guía a seguir como
si fuese una utopía el transitar la ciudad, la segunda postura mira directamente en la
práctica el cómo se puede mejorar la experiencia según el contexto en que se
presente.

El miedo está en cómo se imagina la calleEl miedo está en cómo se imagina la calle

VOL. 2 / NÚM. 1
1

CÓMO CITAR

Hernández, A. (2024). El miedo está en la calle. Cultural-e,
2(1), 1-3. https://revistacultural-

e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/23



selección de itinerarios y ha sido un eje
articulador entre la experiencia individual,
colectiva y la realidad de la calle, desde la
infancia se enseñan las medidas que se
deben tomar ya sea para recorrerlas o para
cruzarlas y como si se tratara de instinto se
comprende qué rutas se deben tomar y al
mismo tiempo cuáles se deben evitar, leemos
a través de los sentidos lo que ya fue escrito
y escribimos nuevas rutas con el andar y en
la ausencia de recorrer, ciertamente no todo
el tiempo se comprenden los porqués de
tomar esas decisiones; sin embargo, se
anotan indicaciones a un mapa invisible que
operan y suponen itinerarios en la
cotidianidad, lo que se ve, lo que se huele, lo
que se siente y lo que se percibe, marcan
límites que obedecen a reglas no escritas, a
representaciones y formaciones sociales que
se encuentran en un momento sociohistórico
particular, es lo que entendemos como
imaginarios urbanos.

Imagen 1. Calle oscura

El miedo está en cómo se imagina la calleEl miedo está en cómo se imagina la calle

Mientras que los mirones ven al espacio
como lo indicado, como óptimo para el
tránsito, quien camina tiene la visión de la
ciudad a su mismo nivel, puede ver hacia
delante, atrás, a los lados y hacia arriba, no
se propone ver la composición de ella, sino
cuestionar y marcar límites en cuanto a su
uso, preguntando: 

-¿Por qué rodear todo el parque si puedo
cruzarlo?
-¿Por qué no pasar por el lote baldío?
-¿Por qué no ir por el callejón?, cambiando y
combinando todo a su parecer; sin embargo,
hay más elementos que influyen, como el
horario, la luminosidad, antecedentes del
lugar, las representaciones, cuestiones que
ejercen influencia en las decisiones por
tomar. 

El miedo, como una inseguridad percibida, es
uno de los principales motivos a la hora de la 
 

VOL. 2 / NÚM. 1
2

Fuente: Canva



3

Sobre los imaginarios urbanos   se entiende
que el bagaje cultural de los caminantes
genera el punto de vista ciudadano, en el que
se le atribuyen valores distintos a los
espacios dependiendo de la relación que se
tenga con ellos, por eso, algunos lugares de
la ciudad que, aunque en estadística sean
peligrosos por el índice delictivo, ausencia de
iluminación, falta de servicios públicos, en el
imaginario colectivo este espacio puede ser
positivo o de seguridad para otras personas,
ya sea que vivan ahí o que no sea ajeno a su
día a día, por lo que la carga simbólica que
ellos le atribuyen a ese mismo espacio es
diferente.

Ese imaginario planteado valida y define
nuevas condiciones para una lectura de la
ciudad, separa el espacio material de los usos
de las personas y de las representaciones, ya
no es necesaria la práctica directa para
identificar la seguridad que puede brindar un
lugar, ya que a partir de las producciones
culturales se puede “definir” lo que se percibe
como la información que se comparte en
internet (videos, fotografías y otros
productos). Por ello, el cómo se imagina la
calle rige al cómo se percibe, de esta manera
la comprensión (imaginaria) de ella no es
global, pero sí colectiva. El miedo, entonces,
propone rutas, reitera bordes y nuevas
prácticas, a su vez reconfigura las
concepciones que se tienen de los espacios,
de esta manera, la subjetivación del espacio
desde las vivencias nos lleva a un imaginario
a  

urbano construido por el miedo y la
inseguridad, que a su vez se alimenta de las
representaciones que éste tenga: me refiero
al imaginario del miedo. Es necesario
recordar que los imaginarios urbanos no son
estáticos, están en constante cambio, por lo
que la percepción de la inseguridad o miedo
están sujetas a ese cambio o evolución, así
mismo se benefician de las diversas
representaciones que se encuentren en los
medios de comunicación o en los relatos que
se comparten, si lo que se dice reitera lo
negativo de un espacio el imaginario
colectivo seguirá esa construcción en cierta
medida, en cambio, si se quiere mejorar la
imagen de un espacio el trabajo debe ser un
poco más complejo, llegando a buscar
cambios estructurales, como mejoras de luz,
seguridad pública, limpieza o reconstrucción. 

Al afirmar que el miedo está en cómo se
imagina la calle es volver a ver que como
personas estamos inmersas en lo que se dice
y hace de forma colectiva e individual, que se
está sujeto a representar y a ser
representado, y que el sentir conlleva al
actuar.

VOL. 2 / NÚM. 1

[1] Silva, A. (2016). Imaginarios. El
asombro social. Universidad

Autónoma de Sinaloa. 

[1]

El miedo está en cómo se imagina la calleEl miedo está en cómo se imagina la calle



Murales en Mexicali, 
¿para qué?

VOL 2 / NÚM. 1

Sandra Angélica Martínez Cruz
Universidad Autónoma de Baja California
sandra.martinez.cruz@uabc.edu.mx
https://orcid.org/0009-0001-9346-7544
 

2 0 2 4

A r t í c u l o  d e  d i v u l g a c i ó n



1
VOL. 2 / NÚM. 1

El centro histórico de Mexicali se transformó. Esta ciudad fronteriza, cuenta con una
renovada “garita de cruce”, hay nuevos negocios, estacionamientos, las vialidades se
arreglaron y en general se ha embellecido el espacio con maceteros, mosaicos y
murales. En resumen, un nuevo centro histórico. Por inocuo que esto parezca, esta
“manita de gato” o limpieza y limpieza visual, repercute de manera tangible en la vida
de quienes habitan -y/o habitaban- regularmente este espacio. Esto porque todos
estos cambios obedecen a un proceso de gentrificación, que es la transformación
material de un espacio físico asociado al mismo tiempo al desplazamiento de las
personas que habitan esos espacios por otras que le darán mayor valor a través de la
compra de propiedades y la transformación del espacio. Así, poco a poco aparecen
cafeterías, restaurantes, bares y tiendas que ocupan los espacios principales y
encarecen la vivienda, haciendo imposible para los habitantes originales seguir
residiendo ahí.

Murales en Mexicali, ¿para qué?Murales en Mexicali, ¿para qué?

CÓMO CITAR

Martínez, S. (2024). Murales en Mexicali, ¿para qué?
Cultural-e, 2(1), 1-5. https://revistacultural-

e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/21 

https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/21


2
VOL. 2 / NÚM. 1

Murales en Mexicali, ¿para qué?Murales en Mexicali, ¿para qué?

Dicha transformación del espacio puede
comenzar de forma sutil, con cambios no
sustanciales como los murales, una de las
herramientas más utilizada por gobiernos
locales en los últimos años para limpiar la
imagen de una zona o agregar valor a la
misma, ya que permite poner color a las
calles, hacerlas amigables y aparentemente
seguras, cambiando la percepción del
espacio público. Ante estos cambios y estas
acciones de gentrificación, afecta sobre todo
a las poblaciones más vulnerables. En el caso
de Mexicali, las personas en tránsito que
solían pernoctar y “habitar” el centro, son
desplazadas hacia otras áreas de la ciudad,
como la zona del ferrocarril. 

La idea de la gentrificación pudiera ser una
buena estrategia política para revitalizar
económicamente un sector o “rescatarlo”
para la comunidad si éste se ha vuelto más
inseguro. Esto que puede parecer un buen
cambio, no resuelve el problema social de
fondo, ya que los “cambios” no incluyen
apoyos para las personas más vulnerables
que son parte de la zona y no son integradas,
más bien son relegadas. Se busca “parchar”
con manchas de color conflictos que
representan problemas de fondo,
beneficiando sólo a unos pocos en términos
económicos.

Los murales como herramienta de limpieza
visual son muy útiles para las políticas
públicas que tras el discurso de
“transformación” del espacio, proponen
cambios estructurales, como fue el caso del
Centro Histórico de Mexicali. En el año 2019,
el alcalde en turno solicitó al Colectivo
Tomate  que interviniera esta zona de la
ciudad y buscaran conservar los aspectos
que le dan sentido a la identidad
mexicalense. Se convocaron a artistas
locales, nacionales e internacionales y,
después de un breve recorrido por la zona y
una explicación política de la historia de la
ciudad, se les asignó un muro para plasmar
dibujos y colores relacionados con la
identidad e historia de la capital de Baja
California. Dicho proceso, según Mauricio
Villa, artista que participó en el proyecto,
costó 1.5 millones de pesos, mientras que
cada uno de los artistas recibió alrededor de
siete mil pesos por su labor, precarizando, de
paso, el trabajo artístico de las personas que
participaron de este proyecto.        

[1] Colectivo Tomate es una
asociación civil que reúne a jóvenes

profesionales que se dedican
principalmente a la realización de
murales en varios estados de la

república, con la marca de pintura
Comex como su aliado comercial.

[2]



Murales en Mexicali, ¿para qué?Murales en Mexicali, ¿para qué?

Uno de los objetivos del Colectivo Tomate   es
la reconstrucción del tejido social y el
mejoramiento de la calidad de vida de la
zona intervenida a través de talleres e
integración de la comunidad en el proceso
creativo. No obstante, en Mexicali la situación
fue distinta ya que, de acuerdo con varios de
los artistas involucrados, el proyecto tenía
intenciones proselitistas, principalmente
porque no hubo espacio para el diálogo, la
reflexión, la consulta, la protesta o el
cuestionamiento de la comunidad y de los
artistas, llegando incluso a censurar o
cambiar ideas de los creadores. Esta
situación se percibe al enfrentarse a estos
murales y al consultar con las personas que
transitan por las calles o conviven
cotidianamente con ellos, quienes señalan no
sentir que estas pinturas les represente o
represente la identidad del “cachanilla”.

[2] Sus intenciones y visión se
pueden encontrar en su sitio web 

https://colectivotomate.org/ 

[2]

[3] Cachanilla: término adaptado
como gentilicio para nombrar a

las personas que viven en la
ciudad de Mexicali. La cachanilla

es una planta utilizada por los
primeros pobladores de la zona

para edificar sus casas.
[3]

Imagen 1. Mural “Sinfonía fotográfica” del artista Dagos, pisada por el grafitero local Vonk

VOL. 2 / NÚM. 1
3

Fuente: Fotografía propia



3

Murales en Mexicali, ¿para qué?Murales en Mexicali, ¿para qué?

En proyectos de otros estados de la
República realizados por el mismo colectivo,
la propia comunidad cuidaba o restauraba
las piezas, precisamente porque en los
procesos creativos fueron involucrados y les
hicieron sentir parte del mismo. En Mexicali
varios de estos murales ya han sido rayados
o grafiteados y con la construcción del
estacionamiento, tres de éstos fueron
afectados para su apreciación visual. En otras
palabras, el mural resultó ser descartable
una vez gentrificado el espacio.

No lejos de este espacio histórico de la
identidad de la ciudad de Mexicali, habita
otro tipo de mural, uno que surge desde la
comunidad, en colectivo y que a través de
discursos coloridos se apodera del cerco
fronterizo y de lo que significa lo “fronterizo”,
un espacio con una inmensa carga simbólica
que representa todo lo bueno y malo de la
frontera con Estados Unidos. En la colonia
Santa Clara existe la Casa de Artes y Oficios
llll

La Joyita, que brinda talleres a la población
local y que, entre sus muchos proyectos, ha
realizado intervenciones pictóricas en el
muro fronterizo. La última se ejecutó a lo
largo de casi 3 años, cuando se cambió el
cerco de lámina por uno de altos barrotes,
popularmente llamado “Muro de Trump”,
concluyendo la pinta en octubre de 2023.

Aunque la vía de expresión es la misma, los
intereses y las intenciones no, el contenido
de esta pintura mural, no sólo a nivel
iconográfico, involucra una mirada política,
crítica, comprometida y emocional cercana a
las personas que la habitan y transitan. Es un
mural distinto a los del Centro. Este no surge
por necesidades proselitistas, no es un
adorno con qué tapar la miseria, necesidades
y abandono de una población, es una marca
colectiva con un significado de profundo
arraigo local para sus habitantes, la frontera
como punto de entrada, llegada, salida y de
paso.

4
VOL. 2 / NÚM. 1

Imagen 2. Mural “El tango is not dead” del artista JM, actualmente cubierto por el nuevo
estacionamiento del centro

Fuente: Fotografía propiaFuente: Fotografía propia



Murales en Mexicali, ¿para qué?Murales en Mexicali, ¿para qué?

5
VOL. 2 / NÚM. 1

Oaxaca, Sonora, Guerrero, entre otras,
quedan plasmadas en el mural las
comunidades que más aportan población
migrante a la entidad.

Como podemos ver, un mismo vehículo
expresivo, una herramienta como el mural,
puede tener usos diametralmente opuestos
en la misma ciudad, con objetivos discursivos
diferentes. Las dinámicas de creación, las
personas que los ejecutan y los motivos de
las mismas para llevar a cabo esta toma del
espacio tienen significados que no solo son
disímiles, sino que a veces se contraponen.
Existe un mito generalizado de que el arte no
sirve para nada, sin embargo, este par de
ejemplos son muestra de que sí, el arte sirve
¿Para qué? Depende de quién se involucre.

“América para los americanos” se lee en
letras góticas intercalado en la composición
mural. Esta frase de la doctrina Monroe, que
abogaba por una América independiente de
las potencias europeas, que en los hechos
consideraba americanos únicamente a los
estadounidenses, quienes se apropiaron y
utilizaron esta idea como estandarte para
ejercer una presión política y económica, y
así intervenir en el resto de los países
americanos. En este mural la frase reivindica
como americanos a todas las personas
habitantes del continente.

Inspirado en los códices mexicas, el mural
nos presenta a varias familias de distintos
lugares, con características que nos dan
pistas sobre su origen: Michoacán, Haití,
ddddd

Imagen 3. Vista del mural colectivo en proceso de creación “América para los Americanos”
dirigida por Eustolio Pardo

Fuente: Fotografía propiaFuente: Fotografía propia



Moda lolita en Harajuku y
Tijuana: inconformidad,
rebeldía y juventud

VOL 2 / NÚM. 1

Nayeli Itzel Miranda Andrade
Universidad Autónoma de Baja California
nayeli.miranda@uabc.edu.mx
https://orcid.org/0009-0009-1723-5301 

2 0 2 4

A r t í c u l o  d e  d i v u l g a c i ó n



Nadia es una joven darketa de 15 años que viste un poco más extra de lo usual -
porque es para una ocasión especial-, que vagaba por los pasillos de la Comic Con de
San Diego en Estados Unidos y que entre los stands alcanzó a ver un puesto de
revistas al que se acercó y en su recorrido visual, observó en una portada a un chico
vestido a lo David Bowie. Como la revista llamó su atención la tomó. Resultó ser una
dedicada a la fotografía callejera de Harajuku, un barrio japonés donde abundaban
estilos extravagantes de vestir. Pasando las páginas miraba a darks, punks y goths,
pero entre tanto rojo y negro se encontró con una chica vestida de lolita. Para Nadia
fue un momento culminante, quedó “shockeada” de lo bonita que se veía. Al día
siguiente regresó a la convención y compró la revista. 

Moda lolita en Harajuku y Tijuana:

inconformidad, rebeldía y juventud

Moda lolita en Harajuku y Tijuana:
inconformidad, rebeldía y juventud

VOL. 2 / NÚM. 1
1

CÓMO CITAR

Miranda, A. (2024). Moda lolita en Harajuku y Tijuana:
inconformidad, rebeldía y juventud. Cultural-e, 2(1), 1-5.

https://revistacultural-
e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/19 

https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/19
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/19
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/19


Moda lolita en Harajuku y Tijuana:

inconformidad, rebeldía y juventud

Moda lolita en Harajuku y Tijuana:
inconformidad, rebeldía y juventud

2

Moda lolita
La moda lolita es un estilo nacido en las calles
de Japón con el cual las jóvenes,
principalmente mujeres, declararon su
inconformidad con la vida adulta que se les
avecinaba. En esta reflexión me gustaría
caracterizar al movimiento lolita como uno
de resistencia, a través de sus orígenes en
Harajuku, en la segunda mitad del siglo XX, y
la experiencia de Nadia, una lolita tijuanense.
Las lolitas pertenecen a las llamadas modas
callejeras de Harajuku, nombre que se le
asignó, de manera popular, a los alrededores
de la estación de tren Harajuku. 

Este barrio tiene mucha concurrencia gracias
al comercio, parques, templos y
universidades que alberga; sin embargo, es
conocido por ser uno de los distritos de
modas más influyentes a nivel mundial.  Las
m

modas que surgieron en Harajuku tuvieron
gran influencia del Visual Kei, movimiento
musical inspirado en el punk, el metal y el
rock, y que destacaba por sus maquillajes y
atuendos elaborados. Detrás de la
extravagancia, la premisa de los estilos que
aparecían en estas calles era la de rebelarse
contra una sociedad japonesa estricta y
conservadora.

Luego de la Segunda Guerra Mundial, a nivel
social Japón pasaba por diversas crisis, en las
que la discriminación, la pobreza, el
desempleo y la desilusión provocó que las y
los jóvenes empezaran a rechazar las
responsabilidades tradicionales, aspecto que
se reflejó en la tendencia a salir a pasear los
fines de semana con atuendos estrafalarios.

Imagen 2. Harajuku

Fuente: Fotografía de Rubén Navarro

Imagen 1. Moda lolita

VOL. 2 / NÚM. 1
Fuente: PxHere



3

Fue en este marco que surgió la moda lolita, con
influencias del rococó (siglo XVIII), el estilo
victoriano  (siglo XIX),  la  kawaii  culture  y las
modas estadounidenses de los años 60 y 70. Las
lolitas declaraban a través de sus vestidos la
necesidad de crecer a su tiempo y rechazaban el
mandato de casarse. Se cree que la
inconformidad de las jóvenes por convertirse en
adultas casadas se debía a que, durante la
postguerra, la expectativa por parte de los
hombres sobre lo que debía ser una esposa se
distorsionó hacia la imagen de una mujer que
cumpliera un rol materno de cuidado, que fuera
dócil pero sexual. 

Fue así que, a través de mostrarse infantiles y a
negarse a sexualizarse, la imagen de las lolitas
obtenía una connotación cultural de rebeldía por
representar una actitud inaceptable para su
sociedad. El estilo y sus convicciones no se
quedaron en Harajuku, gracias al internet y a
revistas como Fruits, en donde se publicaban
fotografías, tanto de la moda lolita como de otras
tendencias tuvieron un alcance global; y, por
tanto, llegaron al conocimiento de Nadia. 

 El primer encuentro personal de Nadia con una
lolita se debió gracias a su búsqueda de una
marca de ropa por internet donde notó que en la
página web de la tienda en línea había un mapa
que marcaba el lugar de origen de sus
compradoras, ahí se dio cuenta que había una
lolita en Tijuana. Fue tras su búsqueda a través
de las redes y dio con la chica, enterándose que
estaría en una convención de animé en la ciudad.
Fue, se presentó y al poco tiempo ya eran amigas
y a los meses Nadia comenzó a vestirse con el
estilo lolita.
 
           Durante la preparatoria, ser lolita le ayudó
a Nadia a definirse a sí misma, a defender lo que
le gustaba y a ser diferente. No solo compartía el
gusto estético con las amigas que hizo en el
camino, sino que sentía que en el fondo esta
moda expresaba sus preocupaciones e
inquietudes como joven. Así como a Momoko e
Ichigo, protagonistas de la película Kamikaze Girls
(2004) -importante referente para la moda lolita-,
las unía el sentimiento de no encajar en la
sociedad, cosa que a Nadia y a sus amigas les
pasaba algo similar.  

[1] Kawaii culture: estética que apareció
en la segunda mitad del siglo XX en Japón,

que se caracteriza por los colores pasteles y
elementos aniñados. Surgió a raíz del

desánimo de la postguerra. 

[1]

Moda lolita en Harajuku y Tijuana:

inconformidad, rebeldía y juventud

Moda lolita en Harajuku y Tijuana:
inconformidad, rebeldía y juventud

VOL. 2 / NÚM. 1

Imagen 3. Moda rococó y estilo victoriano

Fuente: imágenes generadas por IA a través de Canva



Moda lolita en Harajuku y Tijuana:

inconformidad, rebeldía y juventud

Moda lolita en Harajuku y Tijuana:
inconformidad, rebeldía y juventud

4
VOL. 2 / NÚM. 1

Hoy en día Nadia, de 34 años, observa que se
trataba de una especie de rebeldía ante la
presión de crecer en un mundo hostil. Era el
rechazo al deber-ser y una declaración que le
permitía transitar de la adolescencia a la
adultez a su modo.

A pesar de la distancia geográfica y cultural
que separaba a Nadia y sus amigas de
Harajuku, el escenario socioemocional en el
que se desarrollaban como lolitas no se
diferenciaba mucho. Durante la época en la
que Nadia estuvo más activa en la moda,
entre 2006 y la primera mitad del año 2010,
Tijuana vivía los primeros años de la guerra
en contra del narcotráfico, lo que generó
cambios en las dinámicas sociales de la
ciudad. Imaginar a unas jóvenes vestidas de
rosa, luciendo como muñecas y realizando
actividades como picnics y fiestas de té,
mientras que en la ciudad los casos de
crímenes de extrema violencia iban en
aumento me parece que, tal vez sin que ellas
lo supieran, estaban realizando un acto de
res

resistencia con el cual creaban un espacio
propio, “bonito”, en un lugar tan hostil. 

Los eventos públicos que realizaban Nadia y
sus amigas como lolitas irrumpían en el
espacio público. Ellas crearon espacios
exclusivos de mujeres en los que podían
compartir sus problemas y ansiedades sobre
crecer en foros de internet donde
intercambiaban información y cuando éstos
perdieron popularidad, fueron los blogs
personales los que se convirtieron en
espacios de expresión. No solo compartían
tips de moda, pues Nadia empezó a notar
que expresaban sus opiniones, incluso sobre
lo que estaban en desacuerdo dentro de la
comunidad lolita, y temas como la gordofobia
empezaron a ser cuestionados. Gracias a
esta visibilidad Nadia creó su propio blog, en
el que además de entradas relacionadas al
mundo lolita, comenzó a compartir
información sobre salud sexual y feminismo.
Hoy en este blog llamado Yo, Lolita ha
evolucionado a un colectivo feminista de
poesía. 

Imagen 4. Revista Fruits

Fuente: https://tokyofruits.com/



Si bien, la imagen de las lolitas está en
tensión con las representaciones de Lolita
como nínfula,  las chicas involucradas en esta
moda aseguran no tener ninguna relación;
sin embargo, creo que podría haber un hilo
conductor considerando que, antes de esta
tendencia, la representación de la niña
sexualizada ya estaba anclada en el manga y
el animé. No obstante, hay una
resignificación a través del discurso visual y
verbal de las lolitas, una apropiación de su
infancia, adolescencia y transición a la
adultez a diferencia de lo que pasa en la
novela homónima Lolita de Vladimir
Nabokov, en el que la niña es silenciada y se
cuenta su historia por medio de su abusador;
las lolitas de Harayuko crean la oportunidad
de expresarse por sí mismas. La polémica
que se suscita en la sociedad que
adolescentes y jóvenes adultas vistan como
lolitas se debe a que exponen la exigencia
por madurar y cumplir con el deber-ser a la
que las mujeres estamos envueltas desde
pequeñas y no solo eso, sino que se rebelan
ante eso. Como diría la cantautora
estadounidense Olivia Rodrigo “I know my age
and I act like it” (Sé mi edad y actúo como tal).

5
VOL. 2 / NÚM. 1

Moda lolita en Harajuku y Tijuana:

inconformidad, rebeldía y juventud

Moda lolita en Harajuku y Tijuana:
inconformidad, rebeldía y juventud

Imagen 4. @aoki_street.1985

Fuente: Instagram @aoki_street.1985

[2] Nínfula: niña o adolescente que aún no ha
llegado a la edad de consentimiento sexual

pero que se caracteriza por ser seductora de
manera temprana.

[2]

https://www.instagram.com/aoki_street.1985/?hl=es
https://www.instagram.com/aoki_street.1985/?hl=es


Cultura del racismo:
intérpretes traductores de lenguas
indígenas como puente cultural en la
Ciudad de México

VOL 2 / NÚM. 1

Adriana Daniela Rivas López
Universidad Autónoma de Baja California
adriana.rivas@uabc.edu.com
https://orcid.org/0009-0008-0508-4641 

2 0 2 4

A r t í c u l o  d e  d i v u l g a c i ó n



Desde mi trabajo de investigación en la licenciatura he tenido la oportunidad de
compartir con mujeres indígenas que han transitado por alguna cárcel de la Ciudad
de México debido a la falta de intérpretes traductores en sus procesos, muchas de
ellas tuvieron falta de información de su situación jurídica en sus lenguas y, por ende,
tuvieron que cumplir condenas en un mar de desconocimiento. De ahí la importancia
de entender y comprender este fenómeno que presenta un problema frecuente y que
es una de las violaciones más grandes en el debido proceso y que va en contra de lo
indicado en el artículo 2 de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos.

Cultura del racismo...Cultura del racismo...

CÓMO CITAR

Rivas, D. (2024). Cultural del racismo:
intérpretes traductores de lenguas indígenas como

puente cultural en la Ciudad de México. Cultural-e, 2(1), 1-
4. https://revistacultural-

e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/24 

1
VOL. 2 / NÚM. 1

https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/24
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/24
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/24


Gracias a este primer trabajo de investigación
he podido dar seguimiento, desde el año
2019, a las actividades que han generado las
y los intérpretes traductores en lenguas
indígenas de la Ciudad de México a través de
la Organización de Traductores, Intérpretes
Interculturales y Gestores en Lenguas
Indígenas AC [OTIGLI], la que está
conformada por mujeres y hombres
provenientes de diversos estados de la
república e integrantes de comunidades
indígenas. La finalidad de este grupo es llevar
a cabo acciones en pro de la defensa de los
derechos lingüísticos, principalmente en el
sistema de justicia; por tanto, colaboran en
procesos penales a favor de personas
pertenecientes a comunidades indígenas.

Por lo anterior, en estos momentos las y los
intérpretes traductores se han convertido en
las personas centrales de mi investigación en
mis estudios de maestría. Lo que planteo es
que las y los intérpretes indígenas son una
parte fundamental en los procesos penales,
sobre todo en los de vinculación, pues de
ellos depende que se lleve a cabo una
defensa basada en los principios de igualdad
en los casos que involucran a personas
indígenas como presuntas responsables de
un delito o crimen; sin embargo, aunque
sean parte fundamental y que además, su
inclusión esté determinada por ley, las y los
intérpretes indígenas están expuestas/os a
una serie de actos que les descalifican,
desacreditan y excluyen de los procesos
penales o de vinculación. 

En este sentido, puedo identificar que estas
personas también son víctimas de una
cultura del racismo que se ancla en las
instituciones que imparten justicia y que se
manifiestan de distintas formas e
intensidades a través del desempeño de
servidores públicos, en particular, de quienes
fungen como ministerios públicos.

Existe una urgencia que nos plantea la
constante y creciente marginación de las
comunidades indígenas y de los recursos con
los que cuenta para enfrentar los embates de
un sistema de justicia que parece indolente.
Esto requiere, por una parte, reconocer a las
personas indígenas como sujetas a derechos
y, por otro lado, el derecho que les asiste a
tener una impartición de justicia apropiada.
Como he dicho en renglones anteriores, las y
los intérpretes traductores son
imprescindibles en estos procesos, ya que de
ellos depende, en muchos casos, que los
procesos judiciales se lleven a cabo apegados
a la ley y al derecho. En este aspecto, es
importante que se les considere como, un
“puente cultural” necesario para que
personas pertenecientes a comunidades
indígenas puedan gozar de su derecho a una
comunicación eficaz. Es menester, señalar
que las y los intérpretes traductores son
personas con intersecciones: indígenas,
migrantes, madres, padres, trabajadoras y
trabajadores, miembros de una organización,
caracterizaciones de suma importancia para
analizar en este proceso. 

Cultura del racismo...Cultura del racismo...

VOL. 2 / NÚM. 1
2



Como parte de mi trabajo de investigación he
podido darles seguimiento y realizarles
entrevistas y así, recuperar información
sobre la forma en que ellas y ellos han sido
víctimas también del racismo que se ejerce,
generalmente, por quienes se encargan de la
impartición de justicia. De acuerdo con lo que
me confiaron, de entre algunas acciones que
pueden considerarse como racistas y de las
cuales han sido afectadas y afectados se
encuentra: un constante cuestionamiento
sobre la necesidad de realizar traducciones
durante las audiencias; tratos despectivos
basados en la lengua y la apariencia física; y
otras de carácter salarial (retardos en los
pagos correspondientes por la realización de
su trabajo), problema relevante, ya que en
ese momento, existían adeudos de la Fiscalía
de la Ciudad de México y Judicatura desde el
sexenio de Felipe Calderón. Ahora bien, es
importante señalar que para estas personas
este no es el único trabajo, a pesar del
tiempo que le dedican, justamente por estas
faltas de pago, buscan otras alternativas de
ingresos con la venta de artesanías,
actividades de comercio informal o
brindando servicios de acuerdo a sus
conocimientos y habilidades.

La cultura del racismo
De manera sencilla podemos indicar que el
racismo es una práctica que se reproduce a
partir de estereotipaciones y prejuicios que
afectan de manera asimétrica a algunos
grupos; por tanto, partir de todo lo anterior
se puede afirmar que la cultura del racismo
se expresa en diferentes dimensiones de la
vida, desde la estructural, que despliega este
fenómeno de forma sistémica, donde
ubicamos el proceso de mestizaje que se
llevó en nuestro país. 

Una manifestación del racismo estructural,
elemental para la organización de la
sociedad, creando condiciones racistas; hasta
llegar a la dimensión simbólica que es el
resultado de los procesos civilizatorios y de
integración como el mestizaje formando las
representaciones de las personas
pertenecientes a comunidades indígenas, de
las personas afros y de los mismos mestizos,
generando estereotipos racializados de cómo
es cada grupo pasando a la última dimensión
que es el trato diario, es decir el racismo
cotidiano. 

La cultura del racismo, se manifiesta en
diversos ámbitos de la vida social, en el
científico, político, cultural, jurídico y escolar.
Justificando desigualdades, exclusiones y
jerarquizaciones; legitimando para que todo
lo que está de bajo este semánticamente
determinado como inferior. El problema de la
cultura del racismo es que menoscaba
oportunidades en diversos ámbitos, accesos
y derechos. En este contexto, las y los
intérpretes traductores como “puente
cultural”, enfrentan a la vez una cultura del
racismo como parte de los obstáculos para
realizar su función, enfrentando
esencializaciones y discriminación. Dicho en
otras palabras, el principal obstáculo al que
se enfrentan las y los indígenas traductores
es la racialización institucionalizada que
opera a través del menosprecio y la
descalificación. Esto, en una institución, que
al reproducir el racismo (como una cultura,
es decir, como tradición pero también
cargada de significados), también reproduce
prácticas específicas como el rechazo y el
maltrato a personas indígenas.

Cultura del racismo...Cultura del racismo...

2 3
VOL. 2 / NÚM. 1



Por otro parte, es necesario cuestionar este
“puente cultural” ya que si entendemos su
estructura, un puente sirve como base para
ayudar a llegar de un punto a otro en
específico, y que simbólicamente, representa
una unión. La existencia de este puente habla
de una brecha -de algo que hay en el medio
que no permite llegar de un punto a otro- y
que, por tanto, hay una necesidad de
validación, aunque aseveraría, que más de un
lado que del otro; es decir, dentro de la
existencia del puente cultural existen
carencias y cuando hablamos de grupos e
instituciones, claramente se reconocen
asimetrías de poder. Se puede observar
entonces, que las y los intérpretes
traductores son aquellas personas que
trabajan en crear este puente, pero que su
trabajo está condicionado a la legitimización
de las instituciones de justicia y sus
dddddddd

integrantes, el trabajo de un intérprete está
cubierto por un manto de sospecha
constante que viene de funcionarios que
hablan de la carga racista que existe en dicha
institución.

Como reflexión final, es importante
cuestionar qué sucede cuando las y los
intérpretes logran esta construcción de
puente cultural ¿deben adaptarse al modelo
de las instituciones y seguir reproduciendo la
lógica ya establecida de dichas estructuras? o
bien ese puente cultural sí puede llegar a
generar cambios que beneficien a las
mujeres y hombres pertenecientes a
comunidades indígenas que transitan por
distintos procesos jurídicos, provocando
cambios significativos en la lucha por los
derechos en México.

Cultura del racismo...Cultura del racismo...

4 3
VOL. 2 / NÚM. 1

Imagen 1. No al racismo

Fuente: Canva



Política cultural,
museos y sus públicos

VOL 2 / NÚM. 1

Susana Gutiérrez-Portillo
Universidad Autónoma de Baja California
susanagtz@uabc.edu.mx
https://orcid.org/0000-0002-4489-112X

Luis Raúl Dante Ojeda Wancho
Universidad Autónoma de Baja California
luis.wancho@uabc.edu.mx 
https://orcid.org/0009-0009-9453-3441

2 0 2 4

A R T í C U L O  D E  D I V U L G A C I Ó N

mailto:susanagtz@uabc.edu.mx
https://orcid.org/0000-0002-4489-112X
mailto:luis.wancho@uabc.edu.mx
https://orcid.org/0009-0009-9453-3441


Los museos son espacios culturales de gran importancia social, en ellos es posible
resguardar el patrimonio y la memoria de una región y sus habitantes; así como preservar y
difundir el conocimiento científico desde diferentes ámbitos y disciplinas; también son
espacios de ocio y entretenimiento, donde se puede aprender y conocer una amplia
diversidad de temas. Los museos funcionan de diferentes maneras, pero muchos de sus
cambios dependen de la política cultural de cada país, esto es, la serie de acciones que los
gobiernos realizan con el fin de impulsar entre la sociedad la producción, distribución y
recepción de diferentes bienes culturales y artísticos, que pueden ser conocimientos,
objetos históricos y culturales o prácticas sociales. En este texto, reflexionamos sobre la
incidencia de la política cultural en la historia de los museos en México para conocer un
poco más sobre éstos y sus públicos.

1
VOL. 2 / NÚM. 1

Política cultural, museos y sus públicos

CÓMO CITAR

Gutiérrez-Portillo, S.  y Ojeda, L. (2024). Política cultural,
museos y sus públicos. Cultural-e, 2(1), 1-5.

https://revistacultural-
e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/22 

https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/22
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/22
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/22


32
VOL. 2 / NÚM. 1

Política cultural, museos y sus públicos

Los museos y la política cultural
nacional

En el caso de México, los cambios que a lo
largo de la historia se han dado en esta
política cultural han propiciado que los
museos transformen sus significados y sus
funciones; y también han definido la
importancia de algunos en relación con
otros. Como algunos ejemplos podemos
mencionar que, a inicios del siglo XX en
México, se buscaba construir una conciencia
nacional, de manera que los temas de la
conquista y las guerras de trascendencia
histórica en nuestro país cobraron
importancia para su resguardo y difusión en
los museos; en la década de los cuarenta, el
Estado mexicano invirtió en la creación de
estos espacios que promovieron el
nacionalismo en el país, por lo que se
buscaba construir una historia mexicana
única. Para la década de los sesenta, la idea
sobre los objetos de los museos fue
Cambiando

cambiando, ya no se esperaba que exaltaran
el patriotismo nacional, más bien, se buscaba
verlos ahora como objetos llenos de
conocimiento por lo que adquirieron también
funciones educativas y de investigación. 

Para 1972, con la Convención sobre la
Protección del Patrimonio Cultural, el
gobierno mexicano comenzó a preocuparse
por cuidar de todos los bienes artísticos y
culturales de la nación, por lo que los museos
aumentaron su importancia como espacios
de conservación y de cuidado de estos
bienes. En 1973, a partir de una nueva
política cultural se estableció una clasificación
de éstos como nacionales, regionales,
comunitarios y de sitio. Desde finales de los
setenta y hasta inicios del 2002, se presentó
un crecimiento de los museos estatales, y se
diversificó la red nacional de éstos que
incluyó ahora museos populares,
particulares, comunitarios y universitarios.
Act

Fuente: Fotografía de Luis Raúl Dante Ojeda Wancho

Imagen 1. Sala de museo



3
VOL. 2 / NÚM. 1

Política cultural, museos y sus públicos

Fuente: Fotografía de Luis Raúl Dante Ojeda Wancho

Actualmente, la política cultural incluye el
cambio tecnológico, por lo que deben
adaptarse a las nuevas formas de
comunicación a través de internet y redes
sociales, la formas de visitarlos incluyen
ahora la virtualidad y esto ha propiciado la
generación de nuevos públicos.

¿Qué más podemos decir sobre los
museos en México?

El Sistema de Información Cultural de
México, reportó en 2022 que existen más de
mil cien museos en el país. La mayor
cantidad se concentra en la región del centro;
la Ciudad de México tiene el mayor número,
superando a los demás estados. Jalisco
aparece en segundo lugar, seguido por una    
fd

mayoría de estados que tienen en promedio
sesenta cada uno. En el extremo opuesto,
Nayarit y Baja California Sur presentan la
menor cantidad.

Los museos en México atienden diferentes
temáticas: hay una gran cantidad de
especializados en historia, en arqueología y
en arte, y en menor medida se especializan
en paleontología, ciencia, industria, ecología y
medio ambiente, entre otros. Los municipios
con más museos tienen en promedio dos por
habitante. El municipio con más por
habitante es Guanajuato, seguido por la
alcaldía Cuauhtémoc de la Ciudad de México.
Otros municipios notables son: Cuauhtémoc-
CDMX, Puebla, Toluca, Saltillo, Miguel Hidalgo
y Guadalajara, que tienen menos de uno por
habitante.

Imagen 2. Personas visitando el museo



34
VOL. 2 / NÚM. 1

Política cultural, museos y sus públicos

Los museos y sus públicos

La población mexicana conoce la oferta de
los museos a través de distintas fuentes. La
mayoría de los visitantes se entera de su
existencia gracias a recomendaciones de
amigos, familiares y conocidos; otros se
enteran a través de la televisión; una
cantidad importante de personas encuentra
información sobre ellos en Internet y folletos,
espectáculos u otros eventos. Otros medios
incluyen la radio, publicidad en la calle e
información turística. Hay pocas personas
que los visitan por casualidad o por otros
motivos no especificados.

Sabemos que la población en México visita
los museos por un interés en adquirir
conocimientos de cultura general y por su
contenido educativo. En 2021 la cantidad de
visitantes creció en búsqueda de estos
mismos contenidos. En 2022 aumentó la
asistencia a museos por sus talleres y cursos,
así como las visitas por diversión y por
curiosidad de conocer las nuevas
exposiciones.

Fuente: Fotografía de Teresa Rodríguez Ruíz Esparza

Imagen 3. Fachada del Instituto de Investigaciones Culturales-Museo 



5
VOL. 2 / NÚM. 1

Política cultural, museos y sus públicos

Para reflexionar...

La distribución de museos a lo largo de
México está marcada por los cambios en la
política cultural. A pesar de que desde 1970
se observa una variación y aumento en el
número de museos, la mayor cantidad de
estos espacios siguen concentrándose en la
región central del país. También
encontramos que los municipios con mayor
cantidad no siempre son los que tienen más
habitantes. De hecho, existen municipios
alejados del centro del país con una menor
cantidad de museos en proporción con su
población, esto significa que en las ciudades
con más población el acceso a los éstos es
más limitado.

La asistencia de las personas a los museos
depende también de factores como el costo
del transporte, la cercanía o lejanía, así como
la disponibilidad de tiempo para realizar una
visita. Para el año de 2022, el medio de
divulgación más efectivo fue la publicidad
boca a boca a través de familiares, además
de la influencia de profesores e internet. Otro
aspecto relevante es que la calidad de las
exposiciones y su valor educativo continúan
siendo factores importantes que
complementan la experiencia de los
visitantes.

Por último, en la actualidad, los museos
tienen la necesidad y el reto de incorporar
nuevos cambios tecnológicos y adaptarse al
uso de herramientas digitales, como las
visitas virtuales y las plataformas de redes
sociales, para mejorar su alcance y fortalecer
su relación con sus públicos...

¿Y tú, conoces los museos de tu localidad?



Sobre tatuajes, trabajo de
campo y la experiencia de
investigar

VOL 2 / NÚM. 1

Diego Bravo Osorio
Universidad Autónoma de Baja California
diego.bravo.osorio@uabc.edu.mx
 

2 0 2 4

A r t í c u l o  d e  d i v u l g a c i ó n



La práctica del tatuaje se ha popularizado de tal manera que la podemos observar en
todas las formas, medios y producciones culturales; luciendo principalmente en los
cuerpos de personas del mundo del espectáculo, del deporte, de la política, de la
música y de la academia. De manera similar, o como consecuencia de lo mismo, la
imagen del cuerpo tatuado se ha vuelto cada vez más común en la sociedad. Pese al
aumento de su popularidad sigue cargando con un fuerte estigma, por lo regular
asociado con el mundo criminal, con las pandillas, la delincuencia y la cárcel, a pesar
de haber personas tatuadas, independiente de su estrato social, realizando distintas
actividades laborales. El significado de esta experiencia y lo que conlleva, para su vida
cotidiana, a aquellas personas que han tomado la decisión de tatuarse se presenta
como una oportunidad para comprender y conocer sobre estas representaciones
sobre sus cuerpos y el valor simbólico que tiene para ellas.

Sobre tatuajes, trabajo de campo y la
experiencia de investigar

Sobre tatuajes, trabajo de campo y la
experiencia de investigar

VOL. 2 / NÚM. 1
1

CÓMO CITAR

Bravo, D. (2024). Sobre tatuajes, trabajo de campo y la
experiencia de investigar. Cultural-e, 2(1), 1-5.

https://revistacultural-
e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/19 

 
El cuerpo es lienzo, que es territorio, que es una metáfora de la ciudad de valores…cada una de

estas características otorga diferente densidad a la piel y al cuerpo -Vergara, 2009, p. 10

https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/19
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/19
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/19


El tatuaje, como construcción social, es el
resultado del contexto en el que se desarrolla
el sujeto. Este contexto y lo que significa para
él se construye a través de un proceso que
comienza en la familia, la encargada de
socializarnos, de darnos y enseñarnos
valores, creencias y prácticas con todo lo que
significan y simbolizan. Esto es lo que nos
permite comunicarnos en primer lugar, para
luego comenzar a interpretar la realidad que
nos rodea. Los posteriores espacios de
socialización como la escuela, el trabajo y las
amistades, entre otros, nos introducen a
nuevos sectores de un mundo objetivado, a
nuevas formas y significados que se van
interiorizando y expresando de las maneras
que le dan sentido.

Es importante abordar el tatuaje
contemporáneo como el conjunto de nuevas
formas de símbolos, creados de manera
individual o colectiva, que comunican algo ya
que el cuerpo tatuado está lleno de
significados y símbolos que comunican, ya
sea por la naturaleza de las imágenes, la
composición de los tatuajes, su posición
respecto al cuerpo y qué tanto de éstos están
expuestos o reservados (es decir, no están a
la vista pública). Todos estos factores
comunican, nos dicen algo sobre la persona a
la que podemos observar y es en la relación e
interacción cotidiana que podemos
conocerlos y escuchar sus historias que poco
a poco nos entregan elementos para leer e
interpretar el lenguaje que los adorna y para
ir descifrando lo que significan los tatuajes en
su cuerpo.

El estudio del tatuaje en la actualidad se ha
abordado regularmente desde la
marginalidad y la discriminación, por ello es
necesario buscar otras perspectivas para
abordarlo, como desde la reapropiación del
cuerpo, desde lo simbólico y sobre los
nuevos espacios del entorno urbano en los
que el tatuaje se ha abierto paso. Estos
enfoques permiten realizar investigación y
trabajo de campo, abandonando los espacios
tradicionales en los que se ha analizado este
fenómeno y buscarlo en la propia
cotidianidad, donde sé que existe y convivo
con ello a diario, quizás sin prestar mayor
atención. Investigar sobre este tema y
realizar trabajo de campo me ha permitido
entender la posición de la persona que
investiga y que asume la realidad de una
forma distinta frente a las personas que lo
viven y que son quienes nos permiten
acceder a elementos que nos ayudan a
comprender mejor lo que se está
investigando.

Sobre el trabajo de campo 
En mis primeros acercamientos al trabajo de
campo, en el que no sabía de qué forma
obtener la información que necesitaba para
contextualizar mi investigación, se convirtió
en un espacio de aprendizaje para entender
y generar estrategias para sistematizar ni
forma de trabajo. Comencé con una
búsqueda por internet, usando Google,
Instagram y Facebook para identificar los
lugares donde se ofertan la realización de
tatuajes. Los resultados fueron satisfactorios,

Sobre tatuajes, trabajo de campo y la
experiencia de investigar

Sobre tatuajes, trabajo de campo y la
experiencia de investigar

2
VOL. 2 / NÚM. 1



3

en el sentido de que fue sencillo ubicar múltiples
estudios de tatuaje que se ofertan de manera
abierta por medio páginas web y redes sociales.
Una vez identificados y registrados, comencé su
búsqueda con recorridos de campo por la zona
centro de la ciudad de Mexicali   -área urbana de
mayor concentración de este tipo de
establecimientos- para validar su ubicación. Fue
solo durante estos recorridos que pude dar con
varios estudios que ofertaban servicios de tatuaje
pero que se anunciaban por Internet. 

Estos establecimientos que no se anuncian por
medio de Internet, tampoco tenían ningún tipo
de anuncios o señales de que en ese lugar se
hicieran tatuajes. De hecho, la manera en la que
me di cuenta de esto fue por el sonido particular
que producen las máquinas de tatuar, el cual se
escuchaba desde la calle. Algunos de éstos
estaban abiertos al público y otros estaban más
“escondidos”, dentro de edificios y con las
puertas cerradas. Estos estudios representaron
un reto, tanto en el sentido de poder acceder a
ellos como por la hostilidad de algunos
tatuadores que se mostraron molestos al
comenzar a hacer preguntas sobre el proceso de
registro que se supone, todos estos lugares
llevan para poder trabajar.

Gracias a estas experiencias pude darme cuenta
de que la existencia y funcionamiento de estudios
“clandestinos”, sin registro ni regulación por parte
de la Comisión Federal para la Protección contra
Riesgos Sanitarios, sigue siendo una realidad en
la ciudad, independientemente del espacio o
zona en el que se encuentren. El acercamiento a
este tipo de establecimientos (sin permiso para
operar) fue difícil porque para ellos representaba
cierta amenaza ante el riesgo de exponerlos. De
ahí la decisión de concentrarme solo en los
estudios que estuvieran operando con registro,
esto con el fin de reivindicar el tatuaje como una
práctica profesional y formalizada. Consideré
importante resaltar las condiciones en las que se
desarrolla el fenómeno central de mi trabajo de
campo porque éstos contextualizan el cómo y el
por qué del mismo. Las herramientas y formas
con las que llevé a cabo mi trabajo de campo son
el resultado directo de las condiciones en las
cuales tuve que desarrollar mi investigación.

Creo que para cualquier persona que se dedica a
la investigación en las ciencias sociales, existe un
momento importante en el que se enfrenta a una
realidad de interés que cree conocer pero que en
campo resulta poco conocida o distinta. Es
diferente suponer cuáles son las dinámicas
alrededor de cualquier fenómeno social y el
cómo pretendemos abordarlo, al momento en
que nos enfrentamos con la realidad. En mi caso
tuve que adaptarme y repensar mi acercamiento
al no tener acceso a la información ya que la vía
institucional no funcionó como yo esperaba y
esto me obligó de cierta manera a tener que
intentar alternativas que respondieran a mis
necesidades. 
 

[1] Esta zona está comprendida entre
Avenida Lázaro Cárdenas al sur y la frontera
con Estados Unidos al norte, y del Boulevard
Adolfo López Mateos al oeste a la Calzada

Manuel Gómez Morín al este.

VOL. 2 / NÚM. 1

Sobre tatuajes, trabajo de campo y la
experiencia de investigar

Sobre tatuajes, trabajo de campo y la
experiencia de investigar

[1]



4
VOL. 2 / NÚM. 1

Sobre tatuajes, trabajo de campo y la
experiencia de investigar

Sobre tatuajes, trabajo de campo y la
experiencia de investigar

Reflexiones sobre investigar y el trabajo de
campo
Aunque podemos hablar del tatuaje
profesionalizado, al menos en el sentido
institucional, éste sigue teniendo sus propias
dinámicas internas y privadas; aun cuando
los estudios y los tatuadores con los que
trabajé están registrados ante la Comisión
Federal para la Protección contra Riesgos
Sanitarios, no significa que el trabajo
clandestino no exista y eso es algo de lo que
pude percatarme en campo, ya sea por el
sonido distante de una máquina de tatuar a
través de una ventana o un balcón en el
segundo piso de algún edificio discreto y
cerrado en el centro de la ciudad, o por los
testimonios de informantes que se tatuaron
en casa de un amigo, en la escuela, en un
parque e incluso en espacios que se niegan a
hablar abiertamente de su funcionamiento.
Esta práctica sigue funcionando en esta
dinámica cambiante entre lo marginal y lo
popular, lo irregular y lo reglamentario, lo
invisible y lo visible. Estas mismas dinámicas
existen también en el cuerpo de aquellos que
participan en y de esta práctica cultural.

Considero importante dejar de ver los
fenómenos que investigamos solo desde la
academia e ir por nuestra propia cuenta a
observarlos, experimentarlos y ser partícipes
de los mismos ya que nos dan una nueva
perspectiva. Es a través de estas nuevas
perspectivas que podemos reconstruir y
repensar nuestro trabajo como científicas y
científico sociales, sobre todo cuando la
sociedad y la cultura dejan de ser entes
etéreos, analizados desde la mirada teórica y
académica y pasan a convertirse en
realidades vivas y en constante cambio. Es
esta capacidad de vivir las experiencias a
través de los ojos de informante, pero
también en carne propia, lo que creo le da
sentido a nuestro. Desde los cuerpos que se
muestras o se ocultan, los que celebran las
modificaciones y aquellos que las esconden,
los que se tatúan abiertamente como un
ejercicio de su autodeterminación y
emancipación en contraste con aquellos que
lo hacen a escondidas como muestra de su
rebeldía; todos estos cuerpos son el reflejo
de las dinámicas y relaciones propias de los
individuos que los viven.



Feminismo y la ética del
cuidado frente a la crisis
planetaria

VOL 2 / NÚM. 1

Areli Veloz Contreras
Universidad Autónoma de Baja California
areli.veloz@uabc.edu.mx 
https://orcid.org/0000-0002-3772-3267

2 0 2 4

A r t í c u l o  d e  d i v u l g a c i ó n



Feminismo y la ética del cuidado...

El calentamiento global, la contaminación y el deterioro que vivimos en la actualidad son el
resultado de un planeta que pasa por una crisis global difícil de soslayar. Frente a ello,
diversas personas han cuestionado el papel que ha tenido la humanidad, sobre todo, la
lógica de vida que se desprende de sistemas entroncados como son la modernidad, el
capitalismo, el patriarcado en dicho deterioro. Por otro lado, la existencia de la humanidad
se caracteriza por su precarización, es decir, por una crisis de la sostenibilidad de la vida y la
sobrevivencia. Los feminismos y las mujeres, que luchan por un mundo más equitativos,
han manifestado históricamente la posibilidad de imaginar formas de vida que partan de
premisas morales y éticas que, a manera de conocimientos y prácticas, nos permitan
imaginarnos el mundo y nuestro paso por él, de manera menos violenta, más armónica y
amorosa entre los humanos diversos como también con la naturaleza y, por ende, los
distintos seres que lo habitamos.

1

CÓMO CITAR

Veloz, A. (2024). Feminismo y la ética del cuidado frente a
la crisis planetaria. Cultural-e, 2(1), 1-4.

https://revistacultural-
e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/16

VOL. 2 / NÚM. 1

https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/16
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/16


Además de reconocer las demandas y luchas
históricas de diversas mujeres y feminismos,
también partimos de los conocimientos
invaluables que nos han legado y que nos
posibilitan imaginar otros modos de vida
posibles bajo la coexistencia de diversos
principios éticos encaminados a
contrarrestar o, al menos, frenar la crisis
planetaria. Entre los aportes se encuentra lo
que entendemos por trabajo, cuidado y vida.
Hay diversas posturas y argumentos sobre
tales conceptos, se coincide en: 
 

Las actividades que relacionamos a los
cuidados no son predeterminadas por
aspectos biológicos o naturales, que
asociamos a las mujeres o a lo femenino
de manera universal, sino que son
aprendidas, producidas y colectivizadas a
través de la historia y de manera situada,
de las cuales surgen conocimientos
transmitidos (o no) a otros miembros del
grupo familiar o social. 
Las actividades nombradas como trabajo
no sólo son aquellas que producen un
valor de cambio y de uso, por las cuales,
la persona adquiere un salario que le
permite la adquisición de bienes y
servicios para vivir el día a día, sino que
también son aquellas actividades de
cuidado para con otros seres humanos y
que permiten nuestra existencia
individual, colectiva y coexistencia con
seres y especies diversas que habitan y
conforman este planeta.

VOL. 2 / NÚM. 1
2

Feminismo y la ética del cuidado...

El trabajo doméstico y de cuidado se
suele asociar a lo femenino y a las
mujeres de nuestras comunidades y/o
familias, ya que es común pensar que son
ellas las responsables de atender a los y
las niñas; a las personas mayores u otros
individuos indefensos o vulnerables. Las
relacionamos con tareas vinculadas a la
limpieza, la elaboración de la
alimentación y brindar asistencia a otras
personas. Estas actividades suelen
traspasarse a otro espacio que no son
solo el hogar o la casa, y que, en
ocasiones se paga, por ejemplo, el trabajo
de enfermería, cocina, costura, cuidado
de infantes, trabajo doméstico por
mencionar algunos. Las mujeres al cuidar
proveen, atienden, dan amor, contención
y se responsabilizan de la familia o de
nuestro entorno inmediato: el agua, las
plantas, los animales, la tierra, las
montañas, los árboles, entre otros seres
que conforman el planeta. Sin embargo,
este cuidado no suele ser reconocido,
manifestándose en el poco valor que le
otorgamos a aquello que pensamos
como trabajo de cuidado, así como a las
personas que lo realizan. 
Entrelazado al punto anterior, el trabajo
de cuidados ha producido conocimientos
plurales y empáticos que desestabilizan
esa autoridad epistémica que juzga,
desde una posición de superioridad
moral, aquellos conocimientos y
enunciaciones que se producen en
contextos, lugares, historias y culturales
cc



3

Feminismo y la ética del cuidado...

VOL. 2 / NÚM. 1

concretas. Por lo cual, en un mundo
caracterizado por las diferencias
socioculturales entre diversos grupos que
se traducen comúnmente en
desigualdades reflejadas en desconfianza
o el ejercicio de poder y violencia hacia
los considerados “otros”, el conocimiento
que redirige las prácticas asociadas a los
cuidados y su asociación con identidades
y, por ende, personas concretan que lo
realizan, pueden ser aquellas que nos
permiten reconocernos diferentes, pero
coexistiendo en común. 

Las propuestas de filosofías de vida que
propician la existencia en este mundo de
diversas alternativas ético-morales no ha sido
fácil, distintas mujeres que parten de los
principios mencionados han sido
cuestionadas, borradas de la historia,
devaluadas, violentadas y, en el peor de los
casos, asesinadas. Recordemos la “cacería de
brujas” que se dio desde el siglo XVI al XVII,
en donde se justificaban las acusaciones a las
mujeres por practicar magia o brujería, lo
cual se relacionaba con fuerzas
sobrenaturales y malignas, que eran
legitimadas por la sociedad y respaldada por
los poderes eclesiales, autoridades civiles y
judiciales. Este episodio atroz en la historia
de las mujeres ha tomado forma en
leyendas, mitos, cuentos e imágenes de un
pasado que vemos alejado, convirtiéndose en
una fuente de diversión y también de olvido. 

Actualmente, la persecución, el asesinato o la
desaparición de mujeres, feministas,
personas feminizadas y activistas continúa
por producir otras filosofías y
entendimientos del mundo alternos a lo
impuesto por un sistema
capitalista/moderna/patriarcal que se nos
presenta bajo la bandera del progreso,
desarrollo, racionalidad, competitividad y la
acumulación capital, ya que, como se dijo,
desestabiliza esa “autoridad epistémica” que
marca como verdad, un único conocimiento:
el occidental, androcéntrico y colonial. Así,
mujeres como Irma Galindo, Berta Cáceres,
Macarena Valdés o Marielle Franco, por
mencio

Otro punto señalado por diversas
pensadoras ecofeministas o las mujeres
que luchan en y por los entornos rurales,
es que el cuidado no sólo de traduce en
una actividad, sino en todo un
conocimiento y vínculo empático y, por
ende, respetuoso con otras especies y
diversos grupos sociales. Por ejemplo, las
mujeres campesinas o las comunitarias
han señalado que vivir formas de vida
donde se descentre a la humanidad como
la única especie desde la cual se piensa el
planeta (es decir, que el ser humano deje
de ser el centro y el referente del
universo -antropocentrismo-), nos da
posibilidad de cuidar nuestro entorno y
respetar a otras especies y sus propios
modos de ser, estar y existir, lo cual
posibilita vernos en común con ellos,
coexistiendo en alianzas y bajo un
entendido ético que parta de marcos
horizontales para la cohesión y
convivencia.



4
VOL. 2 / NÚM. 1

mencionar algunas, han peleado contra los
extractivismos y despojos que las grandes
corporaciones o consorcios hacen a sus
territorios y comunidades, y por lo cual están
desaparecidas o han sido asesinadas.

Así, los diversos feminismos, además de
re/conocer que las mujeres somos sujetas de
derecho, también nos recuerdan que las
luchas pasan por lugares de enunciación -
como diría Djamila Ribeiro (2023)-, por sus
territorios y por sentidos del mundo alternos
al capitalista/moderno/colonial/patriarcal, y
desde los cuales se pueden imaginar otros
mundos que, en este momento,
contrarresten o, al menos, posibiliten cómo
imaginarnos viviendo con la crisis de nuestro
planeta. Destacamos en este momento a las
pensadoras que crean conocimiento sobre la
ecología y el trabajo, y quienes se han
manifestado 

manifestado contra el desprecio, la
devaluación y marginalización que en este
mundo existe en torno a lo asociado con lo
femenino, como es con el trabajo
reproductivo y de cuidado, y el conocimiento
que, históricamente, ha producido. Además,
su pensamiento y acción han potenciado
nuestra voluntad de cambio y nos inspiran a
seguir reflexionando sobre el sentido de
nuestra existencia en el mundo, así como la
coexistencia y trascendencia de los diversos
seres que conformamos este planeta, la cual
pasa y depende, invariablemente, del
cuidado y la reproducción, reconociendo con
ello la solidaridad y las alianzas de distintos
grupos con sus diversos modos de ser, estar
y hacer, pero donde se coincide en convivir
con y en un mundo en equilibrio, más sano,
más libre, más equitativo y en paz. 

Bibliografía:
Ribeiro, D. (2023). Lugar de enunciación.
Ciudad de México: UAM, Tumbalacasa 

Feminismo y la ética del cuidado...



CO(न)RAZÓNESCRITOS
 Parte २ (II)

VOL 2 / NÚM. 1

Nilesh Sharan
Universidad Autónoma de Baja California
sharan.nilesh@uabc.edu.mx 
https://orcid.org/0009-0009-0484-2508

2 0 2 4

C u l t u r a  l i t e r a r i a



Política cultural, museos y sus públicos

Verso 1:    Dedicado a los Perros
Fear is just like a street dog, it barks on you 
ferociously, 
continuously 
threateningly
and follows you where you go
until
unless
you stop and look right in its eyes,
without wavering 
not even a tiny bit
just with stone warm eyes
you meet its gaze
and suddenly,
all of a sudden,
in a flash,
of awakening
it starts waving its tail
to you,
turning its barks into sounds of love,
whimpering
longing for your embrace
and touch
and once you touch its forehead
just once,
it becomes your friend, (again)
waits for you 
whenever you
pass by that street
to salute you
to guide you on your way
and to greet you
and to love you 
As it always did
even when it was barking
and even when it looked 
monstrous.

El miedo es como un perro callejero, te ladra
feroz,
incesante 
y amenazante 
y te persigue por doquier 
hasta que 
a menos que 
tú te pares y le mires directo a los ojos,
sin vacilar
ni un poquito
solo con ojos cálidos como rocas 
le correspondes la mirada,
y de repente,
de pronto,
en un cerrar y abrir 
de los ojos
te empieza a ondear la colita,
y te saludan, 
sus ladridos tornándose al son cariñoso
casi lloriqueando 
desando tus (a)brazos,
tu toque,
y una vez que le tocas la frente
una vez, nada más
se convierte en tu compa (y eternamente)
te espera,
siempre que 
pases por la calle
para saludarte
para orientarte en el camino
y para recibirte 
y amarte 
como siempre lo hacía
incluso cuando te ladraba
e incluso cuando te parecía 
una amenaza. 

VOL. 2 / NÚM. 1 1Kony-y-Romina

Fo
to

gr
af

ía
 d

e 
Al

ej
an

dr
o

M
ac

hu
co



 Y amor, ¿qué será? 
Será una simbiosis; como la que tienen los zompopos y los hongos,
o puede ser parasítico; como el matapalo consume el palo,
o tal vez, es angustia; cual los insectos rodeando la mecha.
Quizás sea un dolor del corazón; que expresan los pajarillos en su canto,
o pura alegría; que cantan las pajarillas en su trino,
o es una constante insurrección; como quien no quiere quedar solo mirando
        el mundo-nuestro-hambriento,
              o es un clamor; que asciende de la tierra tras el verano duro 
         e invariablemente llega hasta los cielos,
         a convidar y traer consigo
         el aguacero del mayo.
               El amor también es la lágrima; que se permite mi mamá 
         al verme en la casa entrar,
               o el amor es la sonrisa que nace de tu boca florida, 
         al verme de la vida disfrutar,
               o será el amor, tal vez
         tus cuidados
         tus mensajes, 
         tus acuerdos; que me ex-tiendes 
         y que me en-tiendes
               del fondo de tu corazón
         y la capacidad de distinción
         tan aguda y tan recta tu razón
               sobre todo, 
         y abajo de todo,
               el amor es la revolución; que la tierra 
         atraída por su magnetismo y su gravedad 
         hace del sol
               gracias a la cual
         tenemos el tiempo
         y existimos en el espacio.
         El tiempo-espacio es creación. 

Del amor de la revolución-
 -A la revolución del amor…

 Para ti, Ángela. Gracias♥️

2 VOL. 2 / NÚM. 1

Verso 2:  Dedicado a la(s) Ángela(s)
A la Revolución de Amor-del Amor de la Revolución

Fo
to

gr
af

ía
 d

e 
W

os
ho

 S
ám

an
o



Discurso de José Manuel Valenzuela Arce en
el marco del Premio Nacional de Artes y
Literatura 2023, categoría Historia, Ciencias
Sociales y Filosofía

VOL 2 / NÚM. 1

José Manuel Valenzuela Arce
El Colegio de la Frontera Norte
jmvalen@colef.mx
https://orcid.org/0000-0001-6169-2643

2 0 2 4

C u l t u r a  l i t e r a r i a

mailto:jmvalen@colef.mx


1

 Discurso....

[…] Hace más de cuatro décadas que estudio
los procesos socioculturales transfronterizos,
las culturas e identidades juveniles, los
movimientos sociales y las culturas
populares, campos investigativos que, como
los viejos amores, ni se olvidan ni se dejan.
Inicié acompañando a cholas y cholos
herederos del pachuquismo, movimientos
socioculturales que redefinieron rutinas en
los barrios populares mexicanos y chicanos
en el norte de México y sur de Estados
Unidos, incorporando elementos simbólicos
definitorios del perfil cultural de lo mexicano,
como dispositivos identitarios de resistencia
social. El cholismo se extendió por todo
México y otros lugares de América Latina y
España. 

Trabajé también con chavos banda en el
centro del país, quienes irrumpieron en el
ámbito nacional cuando publicaron un cintillo
donde decían: “Temblamos de hambre y de
frío, odiamos a todos incluso a nosotros
mismos, mejor morir pronto” y lo firmaban:
Los Panchitos. Este reclamo dramático
expresaba el desencanto instalado con el
neoliberalismo y la llamada década perdida
que precarizó y expropió la esperanza de
millones de jóvenes en América Latina y otros
lugares del mundo. Luego, vinieron
condiciones económicas aún más
devastadoras y un despliegue de muerte que
recorrió al país catapultado con la
irresponsable simulación de una guerra
contra el crimen organizado operada por
Felipe Calderón y Genaro García. La situación
de las y los jóvenes, adquirieron rasgos más
que preocupantes, especialmente en América 

Latina, donde se limitaron los canales de
movilidad social y las posibilidades de
construir proyectos viables de vida. 

Los procesos de precarización, junto a la
degradación de las instancias responsables
de impartir justicia, enmarcaron los mundos
juveniles colocando a muchos de ellos, en
necrozonas que ampliaron la incidencia del
Juvenicidio como condición límite de
procesos articulados de precarización de la
vida: Juvenicidio que es muerte artera,
persistente y sistemática anclada a la
precarización económica, simbólica, moral,
ciudadana y subjetiva, combinación
subyacente al hecho de que la violencia es la
principal causa de muerte de jóvenes en
México y en América Latina, donde millones
de ellas y ellos limitan y desdibujan sus
horizontes de vida desde un presentismo
intenso, presentismo juvenil alimentado por
la obliteración de sus horizontes de futuro.
Ellas y ellos se aferran al presente y a los
satisfactores disponibles desde
subjetividades que apuestan por la vida
intensa, vida al límite, como hacen los tonas,
quienes apuestan por el todo o nada,
convencidos de que más vale una hora de rey
que una vida de buey y los ponchis, niños
prematuramente inscritos en los pliegues del
narcomundo, o los tumbados epítomes del
consumismo neoliberal que sustituye el ser
por el tener y la vida exitosa equivale al
consumismo que emula códigos de la
narcocultura definida por la presencia del
narcotráfico en la conformación de sentidos y
significados de vida y de muerte. 
 

VOL. 2 / NÚM. 1



2
VOL. 2 / NÚM. 1

 Discurso....

Las y los jóvenes han sido protagonistas de
procesos colectivos y de bioresistencias
donde el cuerpo deviene dispositivo de la
lucha social frente a la biopolitica y las
estrategias de la necropolítica, pero también
aparecen en luchas que anticipan nuevos
proyectos sociales en las calles de México,
Chile, Colombia, Nicaragua, Argentina, Brasil
o Ecuador como lo hicieron en la Primavera
Árabe, en el 15M español, en Occupy, NY, los
Dreammers y el Black Lives Matter, en
Estados Unidos, en la MANE Colombiana, en
la Asociación Nacional de Estudiantes
Chilenos, en las juventudes kirshneristas, en
los jóvenes de las periferias brasileñas, en las
y los jóvenes de la Primera Línea en Colombia,
en los movimientos de las mujeres
latinoamericanas contra la violencia
patriarcal; en las luchas contra la homofobia
y la transfobia; en el #Yo soy 132 o en la
lucha por la presentación de los estudiantes
de la Escuela Normal Rural Isidro Burgos de
Ayotzinapa, víctimas de desaparición forzada
en 2014 en un crimen de Estado asociado
orgánicamente con organizaciones
criminales.

Los grandes problemas de las y los jóvenes
no solo se inscriben en la condición juvenil,
se encuentran articulados a los grandes
problemas sociales, al proyecto global-
nacional y al horizonte civilizatorio.
Necesitamos repensar el campo de la política
y lo político reducidos a la relación Estado-
Sistema de partidos, recuperando las        
........

resistencias juveniles, sus agendas y sus
luchas contra las políticas de las derechas
neoliberales. Requerimos desmontar los
procesos de precarización de la vida, que
criminalizan a las y los jóvenes y tapizan los
entramados y experiencias dolientes que
producen y reproducen los feminicidios y los
juvenicidios.

Fronteras y desplazamientos
Las fronteras son dispositivos político-
administrativos y de poder que funcionan
como sistemas de clasificación social que
engullen y vomitan sueños y esperanzas,
pero también son zonas de contacto, in
between, nepantlas o zonas liminales donde
confluyen intensas relaciones
socioemocionales, culturales y familiares,
incluida la enorme fuerza sociocultural
económica y política del México de afuera. 

Observamos el atrincheramiento de viejas y
nuevas fronteras que obliteran los caminos
del éxodo humano, protagonistas del periplo
global de la miseria y el miedo. Las caravanas
migrantes son formas colectivas de
bioresistencia, encuerpamientos agregados,
esperanzas que caminan juntas para
cuidarse, son corazas protectoras. Los
desplazados por las violencias y el miedo,
expresan las condiciones límite de un modelo
económico y político generador de enormes
desigualdades, constructor de muros
vejatorios que devoran sueños, vidas y
esperanzas, sepulturas de migrantes inscritas 



3
VOL. 2 / NÚM. 1

en los muros metálicos, de hormigón y
concreto o muros de agua que evidencian lo
lejos que estamos de garantizar el derecho
de las personas a emigrar, el respeto a los
derechos humanos de los migrantes y la
protección de niñas y niños en condición
migratoria, como estableció el pacto mundial
por una Migración Segura, Ordenada y
Regular aprobado el 10 de diciembre en
Marrakech por 160 países, incluido México. 

El desafío impostergable es garantizar las
condiciones para construir proyectos de vida
viables, vivibles, donde la gente no deba
emigrar por la pobreza, la violencia, el miedo
o la acechanza de la muerte. Las soluciones
no se construyen levantando muros o
instalando boyas, sino generando proyectos
de vida vivibles para todas y todos, proyectos
incluyentes formulados desde nuevos y
mejores horizontes civilizatorios.

Ciencia con conciencia
Los grandes problemas de la humanidad
derivan de un modelo capitalista
extractivista, predatorio, productor de
enormes desigualdades y de millones de
vidas que no importan, vidas desechables,
precarias, sacrificables, monstrificadas,
nudas, canallas, hundidas, amortajadas,
encarnadas en los nadies de Eduardo
Galeano, cuyas vidas cuestan menos que la
bala que los mata. En la academia, tenemos
mucho que aportar desde posicionamientos
dialógicos, emtic y horizontales. Requerimos
ciencias dialógicas, no las heteronómicas
cargadas de violencia simbólica donde los
otros son salvajes, objetos de estudio,
nativos, 

nativos, informantes incorporados en
procesos investigativos desde reglas, normas
y conocimientos impuestos, donde poco o
nada importan sus propios intereses,
culturas y saberes. 

Una ciencia crítica, reflexiva y humanista que
problematiza su responsabilidad en la
transformación de la realidad, en la
comprensión y transformación del mundo y
que prefigura el lugar que queremos como
humanidad. La investigación debe esclarecer
imágenes de una mejor vida, vida deseada,
vida anticipada. Podemos adjudicar al campo
científico los rasgos que Ernst Bloch definió
para la filosofía y plantear que la ciencia
deberá “tener conciencia moral del mañana,
tomar partido por el futuro, saber de la
esperanza, o no tendrá ya saber ninguno” o,
como destacó François Rabelais en
Pantagruel (1532), ciencia sin conciencia es
ruina del alma.

José Manuel Valenzuela Arce
27 de febrero de 2024

 Discurso....



Embellecer aceras para no
caminarlas

VOL 2 / NÚM. 1

Lorenia Urbalejo Castorena
Universidad Autónoma de Baja California
lurbalejo@uabc.edu.mx
https://orcid.org/0000-0002-4489-112X

2 0 2 4

Í c o n o

mailto:lurbalejo@uabc.edu.mx
https://orcid.org/0000-0002-4489-112X


1

Embellecer aceras para no caminarlas

Las aceras o banquetas representan hoy un
espacio común que va en detrimento al
priorizar a los automóviles y considerar cada
vez menos a las y los peatones. En los
estudios sobre lo urbano, éstas son
frecuentemente abordadas desde su
privatización en barrios populares o desde su
disposición informal, que por tratarse de
espacios públicos dependientes de la
administración pública (gobierno federal,
estatal y municipal), genera conflictos o
disputas cuando éstas son cerradas o
bloqueadas para su circulación. En otros
casos, las aceras pueden considerarse como
propiedades híbridas, lugares públicos que
algunas personas las reconocen como parte
de su propiedad y por ello las cuidan y
limpian continuamente, en especial, aquellas
que están frente a sus casas.   Lo anterior se
puede observar en lugares donde el tema  
hka

del valor de la propiedad privada se torna
relevante y las aceras son intervenidas no
para ser transitadas ni tampoco desde una
perspectiva popular.

Es el caso del Fraccionamiento Los Pinos, una
zona urbana de la ciudad de Mexicali -estado
de Baja California en México-, fundada en el
año 1960 y considerada de alta plusvalía,
donde se pueden observar que las aceras
son intervenidas continuamente para lucir
limpias, amplias y ordenadas (función a cargo
de las y los empleados) mostrando
desigualdades; debido a que éstas no están
consideradas para que las personas las
transiten sino más bien para mostrar un
despliegue de ostentosidad, que configura a
la acera como una extensión de la casa
habitación y de quienes habitan en ella.

VOL. 2 / NÚM. 1

[1] Capron, G.; Monnet, J. y Pérez, R. (2023). The sidewalk:
between traffic and other uses, the challenges of a hybrid

urban order. Culturales, 11, 1–27. 
https://doi.org/10.22234/recu.20231101.e763 

Traducción propia de “[…] the sidewalk appears as a hybrid
property, because if the residents recognize that it is public,

at the same time they also feel that it belongs to them,
which explains why they can ensure the daily cleaning in

front of their house […]” (p. 4).
. 

[1]

https://doi.org/10.22234/recu.20231101.e763
https://doi.org/10.22234/recu.20231101.e763


Embellecer aceras para no caminarlas

2
VOL. 2 / NÚM. 1

Imagen 1. Acera del Fraccionamiento Los Pinos

Imagen 2. Acera del Fraccionamiento Los Pinos

Fuente: Fotografía de la autora

Fuente: Fotografía de la autora



3
VOL. 2 / NÚM. 1

Embellecer aceras para no caminarlas

Imagen 4. Acera del Fraccionamiento Los Pinos

Imagen 3. Acera del Fraccionamiento Los Pinos

Fuente: Fotografía de la autora

Fuente: Fotografía de la autora



34
VOL. 2 / NÚM. 1

Embellecer aceras para no caminarlas

Imagen 5. Acera del Fraccionamiento Los Pinos

Fuente: Fotografía propia


