
Resistencia como hombre gay y la propia
(re)configuración de la masculinidad 

Edgar Fabián Cárdenas Quintero
Universidad Autónoma de Baja California
ecardenas34@uabc.edu.mx
https://orcid.org/0009-0008-7637-4689

CÓMO CITAR
Cárdenas, F. (2025). Resistencia como hombre gay y la propia
(re)configuración de la masculinidad. Cultural-e, 3(1), 22-26.
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-
e/article/view/40

22

VOL. 3 / NÚM. 1
2 0 2 5

ISSN: 3061-9025

https://orcid.org/0009-0008-7637-4689
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/40
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/40


Resistencia como hombre gay...

VOL. 3 / NÚM. 1 23

Desde la primaria me autopercibía diferente
a los demás niños. Si bien nunca sentí
atracción por ninguno de mis compañeros,
lograba detectar fijación por ciertos
personajes masculinos de la televisión. En
esta etapa, los señalamientos sobre mi
orientación fueron casi nulos, pues siempre
se me vinculó con otra niña del grupo,
éramos “la parejita” del salón. Durante los
primeros tres años solo me juntaba con
hombres, pero comenzó a hartarme esta
convivencia. No existían conversaciones, no
había momentos en los cuales pudiéramos
hablar de nosotros y conocernos. La mayoría
de las interacciones con este grupo era para
jugar cualquier cosa que no involucrara el
diálogo profundo, ya que existe una
superficialidad en nuestras relaciones
masculinas y una imagen irreal de nosotros
mismos cuando el aspecto emocional es
excluido de nuestro desarrollo de
personalidad y experiencias.

Después advertir la superficialidad en las
relaciones masculinas comencé a poner más
atención a mis compañeras. Lograba ver que
sus grupos iban más allá de solo “jugar algo”,
eran pláticas profundas, buscaban conocerse
entre ellas. Fue ahí cuando dejé de
frecuentarlos y comencé a juntarme más con
ellas. Mi intención de acercarme fue para
aprender a conocerme a través de lo que no
había contemplado antes: reconocerme
como un ser emocional, aun cuando me lo
prohibían por ser hombre. 

Una de las pocas veces que hubo un
altercado entre mis compañeros hombres y
yo fue cuando uno de mis amigos hizo un
señalamiento ante toda la clase. Él se sentía
preocupado al verme pasar más tiempo con
las niñas. La escena parecía el último intento
de un niño desesperado para que su amigo
no cayera al lado femenino y no se
convirtiera en lo que las masculinidades
hegemónicas temen: el ser gay. 

Práctica cultural y de género que define y
excluye lo “aceptado actualmente” como

masculino

Masculinidades hegemónicas

Entré a la secundaria en el 2008 con 13 años.
Aunque ya estaba más consciente de mi
latente sexualidad, aun no me había
aceptado, pues sabía que podría traer ciertas
consecuencias en casa. Crecí en un ambiente
católico y entendía lo “malo” que sería si me
identificaban como hombre gay. Mi hermano
mayor, también gay, fue “invitado” a salirse
de nuestra casa por su sexualidad, lo cual me
marcó profundamente. En ese entonces, no
existía algún tipo de representación para mí  
de un hombre gay en los medios de
comunicación o en algún otro sitio y los que   
.



callado y ser obediente, de no serlo vendrían
burlas, golpes y acoso. La homofobia como
mecanismo de control era algo sistemático, e
incluso alentado, por todo el plantel:
personal administrativo, prefectxs, maestrxs
y compañerxs. 

Ante esto, tuve que hacer lo que muchas
personas de la diversidad sexogenérica
hacemos: resistir. Resistir a la violencia del
sistema educativo y las consecuencias de
vivirse desde las periferias del orden
hegemónico heterosexual. Pero también
resistí al mantenerme congruente conmigo
mismo, jamás me vi como uno de ellos, como
un hombre con “H” mayúscula. Sabía que
existían otras formas de vivirme como
hombre. 

existían eran estereotipados y objetos de
exclusión social. Antes, el ser gay en la
televisión era visto como una condición
indeseable; mientras que lo “natural”, lógico y
deseable era lo heterosexual. No estaba
empapado sobre lo que era ser gay,  mas allá
de que se usaba como mecanismo de burla y
castigo. Dejé esto de lado por un tiempo.
Traté de iniciar un grupo de amigas en la
secundaria, pero fue aquí cuando conocí la
homofobia por primera vez. La homofobia es
un mecanismo de control social que tiene
como objetivo implantar un sistema de
género heterosexista, estigmatizando y
rechazando a todos aquellos que se aparten
de las normativas del ser hombre. 

Género heterosexista

¿Qué podría salir mal?

La homofobia comenzó cuando no me
comportaba como los demás hombres de mi
salón. No me relacionaba con ellos y los
deportes no me interesaban. Nunca me
había cuestionado ¿cómo es comportarse
como un hombre?, ¿por qué solo puedo
comportarme como un solo tipo de hombre?,
¿y si no quiero ser un hombre con “H”
mayúscula?, es decir, aquella idea en la que
se pretende englobar a todos los varones en
un único modelo ideal. Se intentó que todo
en mí fuera censurado. Cuestiones tangibles:
apariencia, vestimenta, la forma de mover mi
cuerpo; y las intangibles: mis gustos por
colores, olores y sabores, música, palabras y
manera de pensar. Debía permanecer             
.

X
Se utilizará en palabras generizadas para
evitar el uso gramatical masculino como

genérico, es decir, evitar incluir a mujeres
y hombres en un solo género.

Diversidad sexogenéricas
Conjunto de identidades, orientaciones

sexuales y de género más allá de lo
culturalmente establecido como masculino y

femenino.

Creencia cultural que supone que la
heterosexualidad es la única

orientación sexual reconocible y
aceptable.  

VOL. 3 / NÚM. 1 24



25

Algunas reflexiones desde mi propia historia. 
Mis experiencias corporales articuladas y
situadas, en relación con la experiencia
cultural que viví en el pasado, trazaron la ruta
de investigación. Vivirme como hombre gay
hizo que se me arrebatara la categoría de
“hombre” y no se me incluyera a la categoría
de mujer. Se utilizaron categorías específicas
para mí, debido a que no encajaba en
ninguno de los dos géneros, fui el “joto”,
“puto” o el “maricón”. Fue desde la otredad
que tuve un proceso de transición y
consolidación de mi personalidad.  Considero
que ese desarrollo fue más abierto a otras
posibilidades.

Como estudiante de la Maestría de Estudios
Socioculturales, busco abrir el debate sobre
las oportunidades de masculinidades otras
que sean habitables para todos. Reconozco
que no solo los hombres gais sufrimos de
violencia por parte del patriarcado y sus
normatividades del género, sino todas
aquellas experiencias de vidas que se han
visto obligadas a convertirse en las periferias
del orden hegemónico. Considero que los
hombres gais contamos con alternativas que
proponer desde nuestra cotidianidad al
desafiar lo que se ha establecido para
nosotros. En ese sentido, tomo mi
experiencia de violencia, durante mis años de
secundaria, para repensar mi propia
configuración masculina y con ello situarme
desde las masculinidades
contrahegemónicas. Mi orientación sexual,
no normativa, sirve para cuestionar lo que
socialmente se espera de un (H)ombre, y con
ello romper concepciones tradicionales de lo
femenino y masculino.

¿Qué esconde un colosal cocinero chino? 

VOL. 3 / NÚM. 1

En la actualidad estudio la propuesta de las
masculinidades contrahegemónicas, desde
aquellos ambientes o circunstancias donde
se permita la crítica a la masculinidad
hegemónica, como desde mi propia
experiencia como hombre gay; lográndolo
por medio de aspectos que siempre se nos
han prohibido: feminidad y afectividad. A
través de la emocionalidad, la formación de
vínculos y el respeto, se pueden crear
espacios cómodos y habitables para distintas
expresiones del “ser hombre”. He
comprobado que existen hombres, siendo
incluso heterosexuales, que también se
cuestionan los mandatos masculinos. El ser
hombre es siempre una experiencia múltiple,
y lo es en Mexicali. 

Desde el colectivo de la diversidad
sexogenérica, en el cual me posiciono,
seguimos construyendo espacios, redes
seguras, ambientes indicados para el
cuestionamiento y debates críticos sobre los
sistemas impuestos; esos que no
representan a hombres gay ni
heterosexuales. Esta propuesta invita a crear
otras formas de vinculación en las relaciones
masculinas ligadas al amor, a la reflexión y a
la posibilidad de un completo desarrollo del
“yo”. El ser hombre debe convertirse en un
espacio de experiencias colectivas que nos
(re)formen y nos (re)construyan desde el
cuidado.

Colectivo de la diversidad
sexogenérica

Grupo organizado con causas comunes
enfocado en la pluralidad de identidades,

expresiones y orientaciones sexuales.



Referencias:

Anabel, Moriña (2017). Investigar con historias de vida. Metodología biográfico-
narrativa. NARCEA.

Carlos Eduardo, Martínez. (2015). Efectos de la homofobia en la conformación de la
personalidad de jóvenes varones. En Héctor, Ruvalcaba-Domínguez (Ed.), La cuestión
del odio. Acercamientos interdisciplinarios a la homofobia en México. Universidad
Veracruzana.

Carlos, Sambade (2020). Masculinidades, violencia e igualdad. El (auto)control de los
hombres como estrategia de poder social. Universidad de Valladolid.

Donna Haraway, D. J. (1991). Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvención de la
naturaleza. CÁTEDRA. 

Héctor, Domínguez-Ruvalcaba, H. (2015). Los mecanismos cómicos de la homofobia en
algunos programas de Televisa. En Héctor, Ruvalcaba-Domínguez (Ed.), La cuestión del
odio. Acercamientos interdisciplinarios a la homofobia en México. Universidad
Veracruzana.

Juan Ignacio, Piovani y Leticia, Muñiz (2018). ¿condenados a la reflexividad? Apuntes
para repensar el proceso de investigación social. CLACSO. 

Marco Antonio, López. (2024). Elementos del proceso de construcción de
masculinidades contrahegemónicas desde la experiencia de varones homosexuales
(tesis de maestría, Universidad Nacional Autónoma de México). TESIUNAM.

Philippe, Lejeune (1975). El pacto autobiográfico y otros estudios. MEGAZUL-
ENDYMION.

R.W., Connell (1995). Masculinities. University of California Press.

¿Qué esconde un colosal cocinero chino? 

26VOL. 3 / NÚM. 1


