
VOL 3 / NÚM. 2

Cristina Fernanda Soto Esquer
Universidad Autónoma de Baja California
c.sotoesquer@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0001-6395-9540

2 0 2 5

Girlfriend culture  
como régimen de  vigilancia estética 
entre mujeres

Soto, C. (2025) Girlfriend culture como régimen de vigilancia
estética entre mujeres. Cultural-e, 3(2), 11–16.
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-
e/article/view/49

CÓMO CITAR

ISSN: 3061-9025

11

mailto:c.sotoesquer@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6395-9540
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/49
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/49


En Instagram y TikTok es muy común
escuchar expresiones como “yo me visto para
las mujeres/las girls” o “no me visto para el
male gaze”. En un primer nivel, puede leerse
como gesto de desplazamiento del mandato
de agradar a los hombres; donde las
influencers y usuarias de redes afirman que
su arreglo no está dirigido a audiencias
masculinas, sino a otras mujeres que
aprecian el estilo y la creatividad. En esa
clave, la expresión puede funcionar como
afirmación de complicidad femenina, amistad
y reconocimiento mutuo, cercana a la idea de
girlfriend culture como espacio de apoyo y
disfrute compartido.  

Girlfriend culture...

VOL. 3 / NÚM. 2 12

Trad. mirada masculina. Es representación de
las mujeres desde una lógica masculina y

patriarcal que las convierte en un objeto de
deseo o de servicio

Male gaze: 

Girlfriend culture: 

Trad. cultura de la amistad femenina

Girlfriend culture es un concepto propuesto
por la académica Alison Winch de la
Universidad de Londres, para describir el
conjunto de prácticas y discursos en los que
las formas de sociabilidad femenina se
articulan con el consumo, la hipervisibilidad y
la regulación recíproca de los cuerpos, es
decir, es un fenómeno cultural y social entre
las mujeres que tienen como propósito
apoyarse mutuamente pero también implica
controlar en cómo deben comportarse, verse
o expresarse corporalmente. 

Alison propone la idea de la vigilancia entre
ellas y sostiene que “desarrollando la
configuración del panóptico de Foucault, las
mujeres regulan los cuerpos de unas y otras
a través de redes afectivas de control que
constituyen un ginecóptico, donde las
muchas amigas vigilan a las muchas amigas”
(Winch, 2013, p. 10) esto se traduce en
prácticas de monitoreo mutuo y deja ver que
cuestiones cotidiana de la apariencia (cuerpo,
maquillaje y vestimenta) suele estar dirigida a
una audiencia que observa, hace juicios,
comenta y compara.

Imagen: Canva

Panóptico
Modelo de control y vigilancia en donde una

persona pueden vigilar a muchas sin que estas
supieran cuando estaban siendo observadas.

Como resultado, las personas se sienten constante
vigiladas y ajustaban su conducta  y

comportamiento por sí misma,  aun cuando nadie
las observa.



Girlfriend culture...

dentro de esa cultura y alcanzar la
autorrealización. La noción de trabajo
estético (aesthetic labour en inglés), permite
definir la labor que realizan sobre su
apariencia para adecuarse a las demandas de
los mercados y de consumo. 

En la literatura sobre el trabajo estético se ha
insistido en que el cuerpo es literalmente
cosificado y mercantilizado, para convertirse
en un producto y/o servicio. También se ha
elaborado desde las rutinas de belleza y el
maquillaje, que se intensifican en contextos
de vigilancia, cuando las mujeres
examinamos exhaustivamente cada detalle
de nuestros rostros y cuerpos, en una
práctica que se desborda para convertirse en
una microgestión de la apariencia. En este
sentido, al articular este concepto y el
ginecóptico, puedo señalar que arreglarse es
una forma de trabajo no reconocido que se
nos exige de forma desproporcionada a las
mujeres.

En el marco de la cultura digital
contemporánea, la girlfriend culture es una
forma de validación entre mujeres que puede
funcionar con lógicas colaborativas de
hipervisibilidad, dado que el male gaze se
internaliza hasta el punto de que las mujeres
nos reconocemos como objeto y
aprendemos a ser observadas. Esta lógica es
un punto de partida clave para pensar la
objetivación del cuerpo femenino y la
vigilancia estética a través del ginecóptico,
donde también aprendemos a asumir
nuestros cuerpos como objetos
permanentemente evaluables.

A diferencia del male gaze más tradicional, en
este caso estoy haciendo referencia a
regímenes de juicios entre mujeres. Donde la
tendencia a mercantilizarnos al servicio del
deseo masculino no desaparece, se
interioriza, se redirige y se utiliza para un
sistema de comparación y control entre
nosotras. Adicionalmente, los procesos de
cuidado del cuerpo se presentan como
oportunidades de disfrutar espacios de
autocuidado, pero funcionan como rutas
para acumular prestigio, ventajas simbólicas  
..

Imagen: Canva                   

Michell Foucault
Filósofo, sociólogo y psicólogo francés. Utilizó

el panóptico  para explicar cómo el poder
puede controlar a las personas en la vida

cotidiana, no solo mediante castigos, sino a
través de normas y vigilancia.

Ginecóptico

Modelo de control corporal en donde las
mujeres se vigilan mutuamente.

VOL. 3 / NÚM. 2 13



En esa misma línea, el trabajo estético
implica necesariamente hablar de belleza
como capital. La belleza puede convertirse en
poder social, económico y simbólico, al
valorar ciertos rasgos físicos y desvalorizar
otros. Desde esta perspectiva, el capital
estético está imbricado en historias
coloniales y racismo estructural, es un
marcador simbólico de superioridad cultural
y moral en una jerarquía donde la blancura
se asocia con inteligencia, éxito,
respetabilidad y feminidad legítima. Así, la
belleza se convierte en un capital distribuido
de forma desigual, que se acumula mejor
cuando el cuerpo se aproxima al ideal
blanco, delgado, joven y normativamente
femenino.

Ahora, el postfeminismo describe un clima
cultural donde el feminismo y sus objetivos
se dan por sentados, desplazando la
atención desde las desigualdades
estructurales, hacia las decisiones
individuales. En este marco, el trabajo
estético se presenta como una elección libre
y deseada, fuente de satisfacción y de
expresión individual. 

El maquillarse, vestirse a la moda, estar
siempre presentable se entienden como
prácticas de autocuidado, tiempo a solas o
estrategias de superación personal, que
incluso se llegan a vincular con el bienestar y
la salud mental; logrando matizar u ocultar
presiones estructurales que las hacen
obligatorias. El feminismo neoliberal fomenta
una subjetividad que concibe la propia vida
como un proyecto empresarial que debe ser
continuamente optimizado, en sintonía con
las exigencias del mercado y la sociedad
contemporánea.

Las influencers, economías de visibilidad y
el Get Ready With Me

Las influencers, literalmente, son
trabajadoras dedicadas a su apariencia, dado
que su imagen, su estilo de vestir, sus rutinas
de belleza, constituyen su producto. Su
cuerpo es, de manera simultánea, su
herramienta de trabajo y mercancía. La
literatura sobre el feminismo neoliberal, lo
presenta como una celebración de la
autonomía individual y del desarrollo
personal, responsabilizando a las mujeres de
gestionar por sí mismas las desigualdades
estructurales. En esta racionalidad, la
influencer aparece como un modelo
aspiracional, una mujer que hace rentable su
cuerpo y su vida cotidiana, bajo una premisa
de empoderamiento.

Postfeminismo

VOL. 3 / NÚM. 2 14

Girlfriend culture...

Creadoras de contenido que construyen visibilidad y
capital (social, cultural y económico) en plataformas

sociodigitales.

Influencer

Paradigma cultural que da por sentado la agenda
feminista y desplaza la desigualdad hacia decisiones
individuales, reforzando normas de género mediante

consumo, autoexigencia y gestión de la imagen.

En este punto, resulta clave detenerse en un
formato específico de contenido que hace
visible y monetizable esa gestión cotidiana de
la apariencia, los llamados Get Ready With Me
abreviados comúnmente como GRWM. Se
trata de videos breves en los que la influencer
se arregla frente a la cámara, desde el
skincare, al maquillaje, peinado, elección de
outfit y, finalmente, accesorios y calzados.
......



Este tipo de contenido constituye una
relación cara a cara, mediada por la pantalla,
en la que la influencer sostiene una mirada a
cámara que simula contacto visual directo
con las espectadoras, como si estuviera
frente a ella y le produce la sensación de
estar conversando directamente.

Dentro de esta puesta en escena, cobran
sentido las expresiones como “yo me visto
para las mujeres/las girls” o “no me visto para
el male gaze”, como fórmulas que reorientan
al público objetivo del contenido, al mismo
tiempo que intensifican la idea de que
vestirse y arreglarse siempre está dirigido a
una audiencia que observa, valida y comenta.
En otras palabras, en este tipo de contenido
el arreglo personal se presenta como
elección, creatividad y autocuidado, pero
también activan dinámicas de
reconocimiento entre mujeres y refuerza la
idea de que arreglarse es para el agrado o
validación de otras mujeres, como gesto de
complicidad y sororidad, pero inserto en
economías de visibilidad y vigilancia.

 .................

Girlfriend culture...

Estas expresiones surgen en un horizonte
postfeminista como rechazo al mandato de
agradar a los hombres, pero se enuncian
dentro de un régimen que sigue exigiendo
cuerpos visibles y consumibles, ahora para
audiencias femeninas y plataformas que
monetizan esa atención. Desde otra
vertiente, se ha señalado que la objetificación
y la comparación constante con ideales
corporales mediáticos tienden a filtrarse en
la vida cotidiana a través de conversaciones
entre amigas centradas en el cuerpo, donde
los comentarios autocríticos y el discurso
corporal negativo normalizan la vigilancia
sobre la apariencia y se vinculan con mayores
niveles de insatisfacción corporal, baja
autoestima y trastornos alimentarios. 

Entonces, la amistad entre mujeres puede
brindar acompañamiento y contención, pero
también, ser un punto de referencia sobre
normas de belleza, delgadez y peso.
Entonces, la sociabilidad femenina no ocurre
al margen del mercado, sino que se articula
con la cultura del consumo. La influencer es,
así, una emprendedora estética cuya
capacidad de activar redes afectivas entre
seguidoras que la reconocen como una
amiga.

Por eso, esta crítica no busca demonizar a las
influencers que disfrutan de arreglarse y
compartirlo en redes, ni reproducir el dicho
de que “el peor enemigo de una mujer es
otra mujer”. Más bien intento bosquejar
cómo la amistad entre mujeres es capturada
por sistemas patriarcales, racistas y
neoliberales que necesitan que las mujeres
vigilen, trabajen y moneticen sus cuerpos
para sostener formas específicas de
consumo, visibilidad y trabajo. 

Imagen: Canva                   

VOL. 3 / NÚM. 2 15



La cuestión, entonces, no es moralizar la
crítica entre mujeres, sino analizar cómo
medios, industria de la belleza y consumo se
apropian de esa sociabilidad y la convierten
en un elemento fundamental de la vigilancia
estética al servicio del patriarcado neoliberal.

Girlfriend culture...

Reconocer la ambivalencia de arreglarse, que
puede ser tanto espacio de goce y
creatividad, pero también un lugar de
vigilancia estética horizontal, abre la
posibilidad de imaginar otras prácticas que
sigan siendo gozosas y creativas, pero que
cuestionen de manera más frontal los
mandatos de blancura, perfección y
sobreexigencia que hoy organizan buena
parte de la cultura visual y digital.

En un contexto postfeminista y neoliberal, a
través del ginecóptico, la vigilancia patriarcal
se descentraliza y se distribuye. Las mujeres
son interpeladas a vigilarse entre sí, a
corregirse, a motivarse para trabajar más en
su cuerpo, al mismo tiempo que encuentran
en esos vínculos afectivos experiencias
genuinas de amistad, identificación y
cuidado.

VOL. 3 / NÚM. 2 16

Imagen: Canva

Referencias:
Abidin,    Crystal.    (2018).    Internet    celebrity:    Understanding    fame    online.    Emerald    Publishing. https://n9.cl/u9h1f 
Avenkle, Felicia. [@feliciaavenklew]. (12 de agosto de 2024). Female gaze VS. male gaze makeup! [Vídeo]. Instagram.
      https://www.instagram.com/reel/C-lFaWrOnRw/?igsh=bDdsdTBsbWR1M2h1
Berger, John (1972). Ways of Seeing. London: Penguin.
Caballero,  María.  [@mariaxng].  (15 de febrero de 2025).  hablamos   del   “man repelling”...   [Video].  Instagram.
      https://www.instagram.com/reel/DGG4sJho7s5/ 
Elias, Ana Sofía; Gill, Rosalind; & Scharff, Christina. (2017).  Aesthetic  labour:  Rethinking  beauty  politics  in neoliberalism.
       Palgrave Macmillan.
Farfán,   Valeria.   [@valsfarfan].   (4   de   mayo   de   2024).   Terapia   femenina.   [Vídeo].  Instagram.
      https://www.instagram.com/reel/C6jgr_Jrkgt/?igsh=MWI2OXkyenNodnU0aQ== 
Galleguillos, Mila. [@milagalleguillosp]. (27 de octubre de 2024). Inserte audio de TikTok que dice: “no me quiero vestir  
      para los manesss, yo  me  quiero  vestir pa’ las  mujeres,  para  cuando me veas  en la calle  digas  wow  inspo total” 
      [Fotografía].  Instagram. https://www.instagram.com/p/DBpgh-vvGY7/ 
Jha, Meeta. (2015).  The Global Beauty Industry. Colorism, Racism, and the National Body. New York: Rutledge.
Mair, Carolyn. (2018). The Psychology of Fashion. Londres: Routledge. 
McRobbie, Angela. (2009). The aftermath of feminism: Gender, culture and social change. London: Sage.
Rottenberg, Catherine. (2018). The Rise of Neoliberal Feminism. New York: Oxford University Press
Tamayo, J. [@jisleinetamayo]. (15 de mayo de 2024). Yo me visto para las girls. [Fotografía]. Instagram.
      https://www.instagram.com/jisleinetamayo/p/C7A3zJGtK_8/ 
Twins Team [@twinssteam]. (28 de junio de 2025). Terapia Femenina, no me apures mientras me estoy maquillando ok? 
      Gracias [Vídeo]. Instagram. https://www.instagram.com/reel/DLYivu3tVjV/?igsh=c2FzZjVxdGRoajIx
Warhurst, C., & Nickson, D. (2020). Aesthetic labour. SAGE Publications Ltd, https://doi.org/10.4135/9781529702002
Winch, A. 2013. Girlfriends and postfeminist sisterhood. Palgrave Macmillan.
Witz, A., Warhurst, C., & Nickson, D. (2003). The Labour of Aesthetics and the Aesthetics of Organization. Organization, 
      10(1), 33-54. https://doi.org/10.1177/1350508403010001375 

https://www.instagram.com/reel/C-lFaWrOnRw/?igsh=bDdsdTBsbWR1M2h1
https://www.instagram.com/reel/DGG4sJho7s5/
https://www.instagram.com/reel/C6jgr_Jrkgt/?igsh=MWI2OXkyenNodnU0aQ==
https://www.instagram.com/p/DBpgh-vvGY7/
https://www.instagram.com/jisleinetamayo/p/C7A3zJGtK_8/
https://www.instagram.com/reel/DLYivu3tVjV/?igsh=c2FzZjVxdGRoajIx
https://doi.org/10.4135/9781529702002
https://doi.org/10.1177/1350508403010001375

