
La (in)visibilización 
de la mujer 
en el discurso historiográfico de Mexicali

VOL 3 / NÚM. 2

Mejía Sánchez Cindy Nayely
Universidad Autónoma de Baja California
nayely.mejia@uabc.edu.mx 
https://orcid.org/0009-0008-6514-4992

2 0 2 5

Mejía, C. (2025). La (in)visibilización de la mujer en el discurso
historiográfico de Mexicali. Cultural-e, 3(2), 17-20.
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-
e/article/view/53

CÓMO CITAR

ISSN: 3061-9025

17

mailto:nayely.mejia@uabc.edu.mx
mailto:nayely.mejia@uabc.edu.mx
https://orcid.org/0009-0008-6514-4992
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/53
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/53
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/53
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/53
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/53
https://revistacultural-e.uabc.mx/index.php/revistacultural-e/article/view/53


¿Has notado que cuando leemos la historia
de una ciudad los nombres que suelen
repetirse son de hombres? Políticos,
empresarios, líderes comunitarios… los
vemos en las placas conmemorativas, en las
calles que llevan sus apellidos y, claro, en los
libros de historia. Si recuerdas tus libros de
primaria o secundaria, seguramente te
vienen a la mente esas fotos en blanco y
negro de hombres con traje, bigote y pose
solemne, como si ellos solos hubieran
construido el país. Nada de eso era casual. 

La (in)visibilización de la mujer...

VOL. 3 / NÚM. 2 18

A lo largo de todos esos procesos, las figuras
que aparecen en los relatos oficiales son,
otra vez, hombres: ingenieros que dirigieron
obras, empresarios que encabezaron
proyectos agrícolas, funcionarios que
tomaron decisiones políticas y líderes
comunitarios que ocuparon los espacios
visibles. Esta repetición no solo muestra
quiénes tenían ciertos cargos, sino también
cómo se eligió contar la historia. Nada de
esto surge “sólo porque sí”: es resultado de
una forma particular de seleccionar y
organizar el pasado.

Pero, ¿por qué la historia se cuenta así?, ¿por
qué unas personas quedan al centro y otras
en los márgenes? Para entenderlo, primero
hay que detenerse en cómo se construye lo
que creemos que es “la historia”. Ahí entra la
historiografía, que no es otra cosa que la
manera en que escribimos e interpretamos el
pasado. No es un simple recuento de hechos:
es un proceso donde se decide qué es
importante, qué se ordena primero, qué se
descarta y qué se convierte en “lo que pasó”.
Y esas decisiones nunca son neutrales:
responden a los valores, ideas y prioridades
de la época. Todo eso —esas elecciones,
silencios y énfasis— es lo que termina
formando un discurso.

Cuando hablamos de discurso, hablamos
justamente de eso: de la forma en que una
sociedad cuenta el mundo. Qué se considera
relevante, cómo se explican las cosas, qué
versiones se repiten y cuáles no. Las
escuelas, los gobiernos municipales, los
archivos, la prensa y hasta las historias que
contamos en la familia terminan
reproduciendo estos discursos, que con el
tiempo parecen naturales, como si siempre
hubieran sido así.

La historia de Mexicali no es diferente. Situada
en el extremo noroeste de México, esta ciudad
fronteriza —que separa México y Estados
Unidos— ha crecido entre el desierto y el río
Colorado, entre días de calor y un ritmo de
vida siempre en movimiento. Su desarrollo
estuvo marcado por procesos económicos y
políticos que moldearon su identidad: la
colonización agrícola impulsada por la
Colorado River Land Company a inicios del
siglo XX, el auge algodonero que transformó el
valle, y la industrialización y expansión
maquiladora de los años sesenta y setenta.  

Fotografía: Zicri Colmenares. Fuente: Jesús Ortiz Figueroa,
Historia de Baja California (2001)                                        



La (in)visibilización de la mujer...

Pero durante gran parte del siglo XX, ese
discurso —y la historiografía que produjo—
estuvo atravesado por un sistema social que
otorga mayor legitimidad pública a los
hombres y los colocaba como representantes
“naturales” de la comunidad. Esto se
expresaba en reglas que parecían obvias:
quién podía participar en política, quién
firmaba documentos, quién ocupaba puestos
de dirección, quién escribía crónicas y quién
custodiaba los archivos. Desde esos espacios
se definía qué merecía guardarse para el
futuro y qué quedaba fuera del registro.

Era una mirada pública centrada en las
experiencias masculinas de la época no
porque no hubiera mujeres presentes en
esos mismos espacios, sino porque las
normas sociales no las reconocían como
sujetas históricas con derecho a ser
nombradas. De aquí surge lo que podemos
llamar discurso patriarcal. No hablamos solo
de “hombres en el poder”, sino de un marco
completo que, durante décadas, definió qué
valía como historia y quién podría ocupar el
centro del relato.

Bajo ese marco, los protagonistas legítimos
eran quienes inauguraban obras, dirigían
empresas, firmaban acuerdos o aparecían en
fotografías oficiales. Y este enfoque moldeó
directamente la historiografía. Si la historia se
escribió desde los criterios dominantes de la
época lo que se consideró “importante” fue lo
que encajaba en esa visión del mundo.

Las mujeres formaron parte activa de la vida
pública de Mexicali desde sus orígenes:
trabajaron en comercios, impulsaron
asociaciones civiles, fundaron y gestionaron
escuelas, participaron en movimientos
comunitarios y también en la política local.   
...

Estuvieron en los mismos escenarios donde
se definía la ciudad. Lo que ocurrió fue otra
cosa: en los documentos oficiales y los
relatos históricos, su presencia quedó
reducida a etiquetas que las vinculaban a
roles familiares —“la esposa de”, “la madre
de”— o a descripciones genéricas que las
dejaban sin nombre propio. Es decir: sí
estaban, pero eran nombradas desde una
mirada que no las reconocía como actoras
históricas.

Por eso la historia oficial terminó narrando
sólo una parte de lo que realmente pasó.
Pero cuando revisamos con más cuidado
fuentes como La Voz de la Frontera, La
Crónica, los archivos municipales, fotografías
antiguas o testimonios familiares, aparece un
panorama muy distinto. Surgen maestras
normalistas que impulsaron la educación en
colonias populares; trabajadoras agrícolas
que sostuvieron la economía del valle
durante el auge algodonero; comerciantes y
emprendedoras del centro histórico que
fueron clave para el crecimiento urbano;
enfermeras que participaron en la formación
de los primeros servicios de salud; y
organizadoras comunitarias que articularon
comités y proyectos barriales.

En años recientes, esta forma de contar la
historia ha comenzado a ser cuestionada por
el trabajo de historiadoras y de nuevas
generaciones de investigadoras que han
vuelto a mirar los archivos, la prensa local y la
memoria comunitaria con otras preguntas. Es
desde ahí que empiezan a aparecer, con
mayor claridad, las mujeres de las que se ha
venido hablando a lo largo de este texto.
Mujeres que no estuvieron al margen, sino
en espacios clave de la vida pública de
Mexicali. 

VOL. 3 / NÚM. 2 19



Ahí está, por ejemplo, Felipa Velázquez, quien
fue una figura clave para que los campesinos
del Valle de Mexicali obtuvieran tierras en el
Movimiento Asalto a las Tierras; o Aurora
Jiménez de Palacios, quien comenzó su
carrera política en Mexicali buscando
impulsar el derecho al voto de las mujeres en
1952. Estos casos muestran que las mujeres
estuvieron presentes en la vida pública de
Mexicali, aunque sus trayectorias no fueron
incorporadas plenamente en la historiografía
local. Nombrarlas hoy no es solo un acto de
reconocimiento, sino una forma de
evidenciar que la historia de la ciudad
siempre fue más amplia y diversa de lo que el
relato tradicional permitió ver.

Lo anterior muestra que las mujeres
estuvieron en todas partes: en la educación,
la salud, la economía, la organización social y
la vida cultural. Su participación no fue
“extra” ni marginal: fue parte del desarrollo
cotidiano de Mexicali. Lo que pasó es que las
formas de contar la historia —esas formas
heredadas del discurso patriarcal— no las
reconocían como protagonistas, porque
..........

VOL. 3 / NÚM. 2 20

La (in)visibilización de la mujer...

Referencias:

García,  Janet  y Solís,   Marlene. (2018).   Feminismos   en   la   frontera   norte   de   México:   Un   análisis   desde   la  
     interseccionalidad y las identidades complejas. Estudios de Género, El Colegio de México.

Guardia, Sara. (2015). La  escritura  de la historia desde las mujeres en América Latina. Lima:  CEMHAL  –  Centro de 
     Estudios La Mujer en la Historia de América Latina.

Scott, Joan W. (1993). Género e historia. México: Fondo de Cultura Económica.

 asociaban lo histórico con espacios de
autoridad formal ocupados
mayoritariamente por los hombres.

Reconocer esto no significa “agregar” a las
mujeres al relato como si fueran un anexo
que faltaba, ni suponer que estaban ocultas.
Significa entender que la memoria histórica
de Mexicali quedó incompleta, moldeada por
quienes tenían el poder de escribir, guardar y
decidir qué sería recordado.

Fuente: El algodón Salino                                        

Felipa Velázquez

https://elalgodonsalino.blogspot.com/2007/11/herona-real-o-inventada-el-polmico-caso.html

